

### الملخص:

وقد حاولت من خلال هذه الدراسة عن «الإسراف في ضوء القرآن الكريم- أسبابه وعلاجه (دراسة موضوعية »، فكانت الدراسة قائمة على منهج التفسير الموضوعي، وتعرفنا من خلالها على معنى «الإسراف» لغة واصطلاحا، والعلاقة بين المعاني اللغوية والاصطلاحية، وورود «أسرف» ومشتقاتها في السياق القرآني من خلال الآيات المكية والمدنية، والموضوعات التي ناسبت كل مرحلة من هاتين المرحلتين، كما تعرفنا من خلالها على صور الإسراف وميادينه التي ذكرها القرآن الكريم، وكذلك تعرفنا على عقوبات المسرفين الدنيوية والأخروية، وكل ذلك في إطار دراسة قرآنية موضوعية، وها نحن نختم الدراسة بأهم النتائج التي توصل إليها الباحث من خلال البحث، وهي:

1- المعاني اللغوية للإسراف معاني شاملة عديدة، حيث ورد الإسراف في اللغة بمعنى مجاوزة الحد والقصد، والخطأ ووضع الشيء في غير موضعه وحقه، وبمعنى الجهل والغفلة والقلة والإفساد والولوع بالشيء، بينها مثّل المعنى الاصطلاحي واحدا من هذه المعاني، وهو مجاوزة الحد، وبهذا يظهر للباحث أن المعانى اللغوية أعم وأشمل من المعنى الاصطلاحي.

٢\_وردت لفظة «أسرف» ومشتقاتها في السياق القرآني في ثلاثة وعشرين موضعًا، موزعة على إحدى وعشرين آية وسبع عشرة سورة، وذلك على النحو التالى:

أ ـ وردت لفظة «أسرف» ومشتقاتها في ست عشرة آية مكية، موزعة على اثنتي عشرة سورة.



ب ـ وردت لفظة «أسرف» ومشتقاتها في ستة مواضع من كتاب الله، وخمس آيات موزعة على خمس سور.

٣- يتبين للباحث أن «أسرف» ومشتقاتها وردت في السياق المكي أكثر من ورودها في السياق المدني؛ لأن حاجة المجتمع المكي كانت تقتضي النهي عن صور الإسراف التي استفحلت في الحياة الجاهلية، فقد أكدت على النهي عن الإسراف في أموال اليتامي خاصة، والإسراف في المعاصى بصفة عامة.

وأما الآيات المدنية فقد أكدت على النهي عن الإسراف في أموال اليتامى، وكذلك نهت عن الإسراف في أموال الزكاة، وتحدثت عن إسراف بني إسرائيل في المعاصي للكشف عن وجوه وأخلاق اليهود الذين كانوا يمثلون شريحة سكانية كبيرة على أرض المدينة المنورة.

٤ من صور الإسراف وميادينه في القرآن الكريم الإسراف في النفقة،
 والإسراف في الزكاة والصدقات، والإسراف في القتل، والإسراف في مال
 اليتامى.

٥- تبين للباحث أن المسرفين الذين ذمهم القرآن على إسرافهم وخصص الحديث عنهم، هم قوم نبي الله لوط ؟ الذين أسرفوا في اللواط، وفرعون وملؤه الذين أسرفوا في القتل خاصة، والتكبر والاستعلاء والإفساد في الأرض بصفة عامة، وكذلك بنو إسرائيل الذين استشرى بينهم القتل حتى طالت أياديهم الآثمة أنبياءهم ورسلهم.



أعمالهم السيئة لهم، وإهلاكهم واستئصالهم، وأما عقوباتهم الأخروية فهي حشرهم عميانا بعد أن كانوا مبصرين في الدنيا والخلود في نار جهنم، والعياذ ىاللە.

وأخيرا قبل إنهاء الخاتمة، نذكر بعض التوصيات:

١ ـ معرفة أسباب الإسراف؛ للابتعاد عنه قدر الاستطاعة قبل الوقوع فيه.

٢ ـ وَضْع الحلول الشرعيَّة لعلاج ما أفسَده الإسراف في الدين والدنيا.

٣ـ معرفة وسائل علاج الإسراف؛ لإنقاذ من وقع فيه.

٤. يجب علينا أن نعلم أن ديننا لا يمنعنا أن يكون لنا ألوف وملايين، ولكن تكون في اليد لا في القلب.

٥ ـ أن نحسن استعمال النعمة بشكرها حتى لا نعرضها للزوال، فشكر النعمة يحفظها من الزوال ويفتح باب المزيد، فشكر المنعم يحفظ النعمة من الزوال ويفتح باب المزيد،



#### **Summary:**

The study was based on the method of objective interpretation, and we learned through it the meaning of «extravagance» language and terminology, and the relationship between the meanings of language and terminology, and the roses «drained» And its derivatives in the context of the Koran through the verses of Mecca and civil, and subjects that fit each stage of these stages, as we learned through which the images of extravagance and fields mentioned by the Koran, as well as we know the penalties of foreign and mundane extras, all within the framework of a study of Quranic objective, We conclude the study The most important results reached by the researcher :through the research, namely

The linguistic meanings of the extravagance are many 'comprehensive meanings, where the extravagance in the language is expressed in the sense of exceeding the limit and the intention, the error and putting the thing in the wrong place and right, and the meaning of ignorance and negligence and a few and corruption and ignorance of the thing, while the meaning of conventional one of these meanings, which exceeds the limit, That linguistic meanings are more general and comprehensive than the conventional meaning. The word "Asraf" and its derivatives in the context of the Koran in 't twenty-three places, distributed on twenty-one verses and seventeen :Surat, as follows

A. The word "Asraf" and its derivatives were included in sixteen verses of Makiya, distributed over twelve Surahs

B. The word "Asraf" and its derivatives came in six places from the .book of God, and five verses distributed on five walls
The researcher finds that the "waste" and its derivatives came in the context of Makki more than they are in the civil context; because the need of the Makki community was to prevent the images of extravagance that have escalated in the life of ignorance, it stressed the prohibition on extravagance in the orphan funds especially, .General

As for the civil verses, she emphasized the prohibition on extravagance in orphans' money. She also forbade the extravagance of zakaah funds. She spoke about the extravagance of the children of Israel in committing sins to expose the faces and morals of the Jews, who represented a large segment of the population in Medina



# الإسراف في القرآن الكريم (دراست تفسيريت موضوعيت)

مجلت كليت الدراسات الإسلاميت والعربيت للبنات بدمنهور

of the pictures of extravagance and its fields in the Holy Quran & spending extravagance, and extravagance in zakat and charity, and extravagance in killing, and extravagance in the orphan money. It is clear to the researcher that the sinners who were insulted by the Our'aan on their extravagance and devoted to talking about them are the people of the Prophet of God Lot who were transgressed in homosexuality, and Pharaoh and his servants, who were extravagant in the murder, especially arrogance and arrogance and corruption in the land in general. Their sinful hands are their prophets and .messengers

It also appears that God I punished the infidels with worldly and \( \) other punishments, and the worldly punishments are their deception, lack of guidance, living in evil, decorating their bad deeds, destroying them and eradicating them. As for their other punishments, they blinded them blindly in the world and eternity in the fire of Hell, God .forbid

:Finally, before concluding, we make some recommendations To know the causes of extravagance; to move away from him as - \ much as possible before falling into it

Putting legal solutions to deal with what has been corrupted by the - \( \cdot \) extravagance in religion and the world.

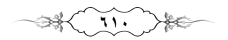
Know the methods of treatment of extravagance T

We must know that our religion does not prevent us from having \(\xi\) .thousands and millions, but be in the hand, not in the heart to improve the use of grace thanksgiving so as not to offer them to ° disappear, thank the grace saves from the disappearance and opens the door more, thanked the gentleman saves the grace of the 'disappearance and opens the door more



# بِسْ إِللَّهُ ٱلدَّهُ الرَّحْدِ اللَّهِ الرَّحْدِ اللَّهِ الرَّحْدِ اللَّهِ الرَّحْدِ اللَّهِ الرَّحْدِ اللَّهِ

وعلى هذا فالإسراف صفة ذميمة وخلق يبغضه الله سبحانه، سواء كان الإسراف في المباحات أو المحرمات؛ لأن كلا منها انحراف عن منهج الله وإفراط أو تفريط في دين الله، ومع ذلك فإن رحمة الله الواسعة بعباده الشاردين في دروب التيه والضلال، المنغمسين في مستنقعات الإسراف بكل صوره وأشكاله، فهو سبحانه يوجه لهم دعوة مفتوحة إلى الأمل والرجاء والثقة بعفوه، فالله يعلم ضعف عباده، وأن الشيطان يقعد لهم كل مرصد، فيمد الله لهم العون، ويوسع لهم أبواب الرحمة، ولا يأخذهم بمعصية حتى يهيئ لهم جميع الوسائل لإصلاح الأخطاء وتقويمها وإبعادهم من اليأس والقنوط، وفي ذلك يخاطبهم الله في بقوله: ﴿ قُلْ يَعِبَادِيَ



ٱلَّذِينَ أَسۡرَفُواْ عَلَىٰٓ أَنفُسِهِمْ لَا نَقۡنَطُواْ مِن رَّحۡمَةِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَغۡفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعاً ۚ إِنَّهُۥ هُوَ ٱلنَّذِينَ أَسۡرَفُواْ عَلَىٰٓ أَنفُسِهِمْ لَا نَقۡنَطُواْ مِن رَّحۡمَةِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَغۡفِرُ ٱلدَّحِيمُ الزمر: ٥٣.

وتنبع أهمية هذا الموضوع من كونها تبين صور الإسراف في القرآن والكريم، وتضرب أمثلة لنهاذج من المسرفين ذكرها القرآن الكريم لأخذ العبر والعظات، كها تتحدث هذه الدراسة حول عقوبات المسرفين الدنيوية والأخروية، فهذه الدراسة القرآنية دراسة هامة لها علاقة وطيدة بالواقع المعاش، حيث تعيش الأمة الإسلامية زمانا، ابتعد فيه كثير من أبنائها عن تعاليم دينهم، فمنهم من أسرف في المعاصي، متناسيا بأن لهذا الكون رقيبا لا يغفل ولا ينام، ومنهم من أسرف في المباحات إلى درجة التبذير والتفريط، اللذين يؤديان إلى الكفر بنعم الله واستخدامها في غير الوجوه المستحقة، متجاوزين الحدود التي ترضي خالقهم والمنعم عليه بهذه النعم،

دعوة الاسلام الى التوازن والترشيد، حريٌ بنا ان نعرض بعض جوانب ظاهرة «الإسراف» وكيف تؤثر سلبا على المجتمع بشكل قد يصل الى حد الازمة في بعض الأحيان.

الكثيرون منا ينفقون اموالا طائلة في شراء واقتناء اشياء لا يستفيدون منها تحت تأثير الاستجابة لفنون الاعلانات التجارية او لمجرد المباهاة والمفاخرة على الآخرين او لمجرد التقليد وأسباب كثيرة الكل يعرفها... لقد اندفع الى الشراء دون ان يسأل نفسه: لماذا يشتري هذه الاشياء؟ وهل هو في حاجة حقا؟ وماذا لو لم يشترها؟



وهل فكر وهو في حالة الهوس الانفاقي ان هناك من لم يجد ما يسد رمقه؟ هل تأمل حال فئات فقيرة من حوله لا تجد مأوى محترما تعيش فيه، فضلا عن حاجات المأكل والمشرب والملبس ومصاريف الصحة والتعليم؟ ألم يشعر بازدراء لقضية الانفاق اللامعقول، ويجد في نفسه رضا بحاله مقارنة مع غيره من هؤلاء، وبدافع انساني لمعونتهم وترك الشراء المسرف تعاطفا من ضميره معهم؟

لماذا لا يعتدل في انفاقه حتى يستطيع توفير حياة كريمة له ولأسرته بدلا من يصل به النهم في الشراء والسفر في الانفاق الى عدم مقاومة نفسه الجامحة الى حب التملك والبذخ، فيجد نفسه يوما مدفوعا للاستدانة وتراكم الديون والدخول في متاهة لا يعلم نهايتها الا الله... او ان تمتد يده الى ما حرم الله لتلبية شهوات نفسه وتحقيق رغباتها وساعتها قد لا يفيد الندم... ولمن لا يعتبر ان يذهب الى السجون.

لماذا لا يتعامل مع المال على انه نعمة عظيمة من الله سبحانه وتعالى تحتاج الى تقدير وشكر المنعم بإنفاقها باعتدال وفي ما احله الله، ألم يعلم ان الاسلام نهى عن الإسراف والتبذير وذم الطغيان والترف في الانفاق؟

الإفراط في السرعة

ننتقل الى مثال آخر للاسراف، وهو الاسراف في ازهاق الارواح وتدمير المملتكات... انه الاسراف في قيادة السيارات والافراط في السرعة والتهاون في



حق الطريق وعدم الاكتراث بأرواح الناس... وهذا النوع من الاسراف يعد الاخطر على الاطلاق لأن عواقبه وخيمة ومفجعة لأسر ضحايا حوادث السير والسرعة الزائدة عن الحد، وكذلك للمجتمع الذي يجب ان يكون له وقفة حازمة في مواجهة هذا الخطر الذي يهدد استقراره، ووقفة المجتمع لابد ان تكون تضامنية بين مؤسساته الرسمية والشعبية لترسيخ الوعى لدى افراده للحد من خطورة هذه الظاهرة التي تتفاقم يوما بعد يوم بسبب الاسراف والتهور في القيادة، ولو ان كل متهور في قيادة سيارته فكر في ما قد يؤدي اليه هذا السلوك غير المسؤول لما اقدم عليه، وما اطلق لهوى نفسه العنان في ازهاق الارواح وإلحاق الاضرار الجسيمة بالناس وبالممتلكات، ولو فكر مرة في ان الاسلام يحرم على اتباعه تعريض الناس للخطر وإلحاق الاذي بهم كما امرنا الا نلقى بأيدينا الى التهلكة، وان نمتنع عن كل ما فيه ضرر او اذي لنا او لغيرنا، لو فكر في دمعة ام ثكلي فقدت ابنها... او زوجة فقدت زوجها... او اخ فقد اخاه... او ابن فقد اباه او امه... بسبب افراطه في السرعة وقيادة سيارته بتهور ولا مبالاة... لو فكر انه قد يحول انسانا من صحيح الى معاق او مشلول او طريح الفراش بقية حياته بسبب سلوكه هذا... ما اقدم عليه... والأقلع عن اسرافه في السرعة وعاد الى رشده واعتداله وتوازنه... وليتنا نفعل!

### أزمة المياه

أما النوع الثالث من الاسراف والذي يسبب ازمة حقيقية يشتكي العالم اجمع منها، وأصبحت تتصدر اولويات هموم سكان العالم خصوصا ان الخبراء يؤكدون انه



بحلول العام (٢٠٢٥) ستعاني (٤٨) دولة من نقص حاد في المياه ولن يجد نصف سكان الارض ما يكفيهم من المياه النظيفة وان الفقراء هم اول من سيعانون من نقص المياه وقد صدر منذ سنوات تقرير عن البنك الدولي حول ازمة المياه جاء فيه: ان (٨٠) دولة في العالم تضم (٤٠ في المئة) من سكانه مهددة بنقص المياه وان فيه: المئة) من امراض مواطني العالم الثالث سببها المياه الملوثة وان عشرة ملايين شخص يموتون سنويا بالاسباب نفسها وان هنالك مليار شخص من الدول النامية يعانون من نقص مياه الشرب.

والماء نعمة من اعظم النعم التي خص الله سبحانه وتعالى بها جميع الاحياء على وجه الارض، قال تعالى: «وجعلنا من الماء كل شيء حي» (الأنبياء ٣٠). ولقد نشأت الحياة منذ بدء الخليقة الى ان تقوم الساعة مرتبطة بالماء عصب الحياة، وأهم مكون من مكوناتها، ولهذا ارتبط استقرار الانسان على وجه الارض وازدهار حضارته بالماء، وارتبطت الحضارات القديمة بمواقع مائية، وعرف بعضها بالمسمى المائي، مثل: حضارة ما بين النهرين، وحضارة وادي النيل، ودبت الحياة في مكة المكرمة بعد ان تفجر بئر زمزم استجابة لدعوة أبي الانبياء ابراهيم عليه السلام.

والانتفاع بالماء كأساسي وسبب للحياة على الارض يتطلب المحافظة على مصادره نقية طاهرة دون تلوث، وترشيد استخداماته، خصوصا مع انتشار ظاهرة الفقر والشح المائي في العديد من مناطق العالم، فالمحافظة على الماء وعدم الاسراف فيه



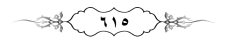
وترشيد استهلاكه قضية مهمة جدا، ولذلك نرى ان المسلمين منذ فجر الاسلام حرصوا على الماء حرصا شديدا، وللاسلام السبق في اقرار مبادئ ترشيد الاستهلاك لكل ما في يد الانسان من نعم وثروات، باعتبار ان الاسراف والتبذير من اهم عوامل الخلل والاضطراب في منظومة التوازن البيئي المحكم الذي وهبه الله سبحانه وتعالى للحياة والاحياء في هذا الكون.

وقد اقام الاسلام منهجه في هذا الصدد على الامر بالتوسط والاعتدال في كل تصرفات الانسان، وأقام بناءه كله على الوسطية والتوازن والقصد.

فالاسراف يعتبر سببا من اسباب تدهور البيئة واستنزاف مواردها، ما يؤدي الى اهلاك الحرث والنسل وتدمير البيئة.

### ترشيد الطاقة

نأتي الى موضوع الساعة والشغل الشاغل للمجتمع الكويتي بهيئاته ومؤسساته وأفراده، وهو زيادة معدلات استهلاك الكهرباء ووصول الاحمال الى الخط الاحمر، ما ينذر بقدوم القطع المبرمج للتيار الكهربائي، ورغم ان الحالة لم تصل الى هذا الحد الا ان الشكوى من انقطاع التيار الكهربائي لا تنتهي لأنه امر واقع بالفعل، خصوصا ان انقطاع الكهرباء له اضرار عدة تتراوح وتتباين ما بين عدم القدرة على مواجهة حرارة الجو والرطوبة التي تسجل اعلى معدلات لها في هذه الايام والفترة المقبلة، وما بين المرضى والذين يعانون ازمات صحية مزمنة



خصوصا مرضى الربو الشعبي وحساسية الصدر وغيرهم، او تعريض الاسر والمطاعم وشركات التجهيزات الغذائية وأمثالها الى خسارة كبيرة بسبب انقطاع الكهرباء... والحديث عن اضرار انقطاع الكهرباء لا ينتهي... لكن في المقابل فإن الاسراف في استهلاك الكهرباء يؤدي الى كوارث اقتصادية وإنسانية وبيئية ولو اننا جميعا امتلكنا الوعي الكامل بمدى اهمية ترشيد استهلاك الكهرباء لجنبنا انفسنا ومجتمعنا كثيرا من هذه الكوارث.

ومنها ان الاسراف الزائد على الحد في استهلاك الكهرباء إلى زيادة الحمل الملقى على عاتق محطات توليد الكهرباء، وهذا معناه زيادة في استهلاك الوقود المستخدم لاغراض التوليد، وبالتالي زيادة في تلوث الهواء بسبب حرق كميات كبيرة من الوقود، وكذلك زيادة في استهلاك مياه التبريد لمعدات التوليد ومن ثم التلوث الحراري للمسطحات المائية التي تصب فيها مياه التبريد. كما ان زيادة الاحمال تؤدي إلى عدم قدرة محولات الكهرباء على مواجهة هذه الزيادة ما يؤدي إلى تدميرها اما عن طريق كثرة الاعطال التي تلحق بها، او اشتعال الحرائق في بعضها وهذا موجود وقائم على مدار الساعة.

على صعيد آخر، قد يؤدي الاسراف في استهلاك الكهرباء وعدم ترشيدها إلى وفاة مريض في غرفة العمليات، او مريض في العناية المركزة، عندما تنقطع الكهرباء فجأة عن الاجهزة الطبية المساعدة لابقاء المريض في حالة صحية ثابتة حتى



الانتهاء من ازمته الصحية او العملية الجراحية التي تجرى له.

علاقة الإسراف بالترشيد في الاستهلاك

نعود إلى مابدأنا به حديثنا لنبين بشكل عام كيف تعامل الاسلام مع قضية الاسراف والتبذير، وبداية يجب ان نوضح ان المنهج الاسلامي يرتبط بالغاية الاساسية من خلق الانسان وهي عبادة الله وعارة الارض، وفي هذا المنهج فان الإنسان هو سيد في الكون وليس سيدا للكون، ومن ثم ليس له ان يفصل ما يشاء، وعليه ان يراعي حقوق الآخرين.. ومن هنا جاءت رؤية الاسلام لقضية الإسراف ودعوته إلى الاعتدال والترشيد.

يقول الله تعالى: «وَآتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَلا تُبَذِّرْ تَبْذِيراً (٢٦) إِنَّ اللَّبَذِرِينَ كَانُوا إِخْوَانَ الشَّيَاطِينِ وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِرَبِّهِ كَفُوراً» (الاسراء: ٢٧-٢٦).

وفي حديث المغيرة الله قال: سمعنا رسول الله الله الله على الله كره لكم ثلاثاً: قيل وقال، واضاعة المال، وكثرة السؤال». رواه البخاري.

فالله سبحانه وتعالى ينهانا في كتابه العزيز عن الاسراف والتبذير وتجاوز الحد في الانفاق، وفي الوقت نفسه يدعونا إلى التوسط والاعتدال وهما ابرز خصائص الشريعة الاسلامية. قال الله تعالى: «ولا تجعل يدك مغلولة إلى عنقك ولا تبسطها



كل البسط فتقعد ملوما محسورا».

وقال تعالى في صفات عباد الرحمن: (والذين اذا انفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا وكان بين ذلك قواما).

هذا هو ديننا، ينهانا عن الاسراف والتبذير، ويأمرنا بالاقتصاد والتوسط والاعتدال في الامور كلها، ولكن من المؤسف ان تغيب هذه الوسطية عن حياة كثير من الناس، فكم هم هؤلاء الذين تورطوا في الاسراف والتبذير؟ وكأنهم لم يقرأوا قول الله تعالى في كتابه الحكيم: (يا بني آدم خذوا زينتكم عند كل مسجد وكلوا واشربوا ولا تسرفوا انه لا يحب المسرفين)، وكم هم هؤلاء الذين تجاوزوا ما يكفي ويغني إلى ما يلهي ويطغى؟ وكأنهم لم يسمعوا قول النبي ن «كلوا واشربوا والبسوا وتصدقوا، في غير اسراف ولا مخيلة»، وقول ابن عباس رضي الله عنها: «كل ما شئت والبس ما شئت، وما اخطأتك اثنتان سرف او مخيلة». الإسلام لم يحرم زينة الحياة الدنيا والطيبات من الرزق كما حرمتها بعض الديانات والفلسفات، وانها حرم الاعتداء والطغيان والاسراف والتبذير في الاستمتاع بها،

الإسلام لم يحرم رينه الحياه الدنيا والطيبات من الررق كما حرمتها بعض الديانات والفلسفات، وانها حرم الاعتداء والطغيان والاسراف والتبذير في الاستمتاع بها، يقول الله تعالى: (قل من حرم زينة الله التي اخرج لعباده والطيبات من الرزق قل هي للذين آمنوا في الحياة الدنيا خالصة يوم القيامة كذلك نفصل الآيات لقوم يعلمون).

ويقول تعالى (يأيها الذين امنوا لا تحرموا طيبات ما احل الله لكم ولا تعتدوا ان الله لا يحب المعتدين، وكلوا مما رزقكم الله حلالا طيبا واتقوا الله الذي انتم به مؤمنون).



ان الله جل وعلا انعم علينا نعما عظيمة كثيرة، وتفضل علينا بخيرات وفيرة، فكان من ذلك ان اغنانا بعد فقر، واطعمنا بعد جوع، وفتح لنا من ابواب الخير وسبل الرزق مالم يخطر لنا على بال، فلنشكر الله تعالى على ذلك حق الشكر، وذلك بالمحافظة على تلك النعم وعدم استخدامها بشكل فيه اسراف او تبذير، لان الله جل شأنه سيسألنا عن هذه النعم (ثم لتسألن يؤمئذ عن النعيم)، والنعيم المسؤول عنه نوعان:

نوع اخذ من حله، وصرف في حقه، فيسألنا عن شكره، ونوع اخذ بغير حله، وصرف في غير حقه، فيسألنا عن متخرجه ومصرفه، قال سيدنا معاوية الله مارأيت تبذيرا الا والى جانبه حق

واخيرا فان هذا الكلام يبقى نظريا ما لم ندرك ثلاثة امور مهمة جدا وهي:

- مراقبة الله تعالى، عملا بقول النبي على: «ان تعبد الله كأنك تراه فان لم تكن تراه فانه يراك».

- الاحساس بشعور الاخرين والتعاون معهم عملا بقول رسول الله على: «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضا».

- الانتهاء إلى الوطن قلبا وقالبا، لان حب الوطن من الايمان.

وتقع هذه الدراسة في تمهيد وأربعة مباحث وخاتمة.

التمهيد: وقد اشتمل على أهمية الموضوع، وتكراره في آيات القرآن الكريم، وغايته وهبكلبته.

المبحث الأول الدلالة اللغوية والاصطلاحية لمصطلح الإسراف.

أولا: الإسراف في اللغة، واصطلاحا



ثالثا: العلاقة بين المعاني اللغوية والاصطلاحية (الشرعية).

ثانيا: الإسراف في الاستعمال القرآني، ومشتقاته

المبحث الثاني: المجالات التي تستخدم فيها مصطلح الإسراف.

وفيه أربعة مباحث:

اولا: الإسراف في المعتقدات.

ثانيا الإسراف في المال، وفيه:

أولا: الإسراف في النفقة.

ثانيا: الإسراف في الزكاة والصدقات.

ثالثا: الإسراف في مال اليتامي.

ثالثا: الإسراف في الجرائم، وفيه:

الإسراف في القتل.

رابعا: الإسراف في السلوك.

المبحث الثالث: الأساليب القرآنية في النهى عن الإسراف.

وفيه ثلاثة أوجه

أولا: أسلوب الطلب.

ثانيا: أسلوب المدح والذم.

ثالثا: أسلوب الثواب والعقاب.

المبحث الرابع: آثار وثمرات الإسراف وعواقبه.

أولا: آثار دنيوية على الفرد والمجتمع، وفيه:

١-عدم هدايتهم وإضلالهم.



٢ ضنك عيشهم.

٣- تزيين أعمالهم لهم.

٤ إهلاكهم واستئصالهم.

٥ ـ مجاوزة حدود الله.

٦ كفر بنعمة الله.

٧ متابعة الشيطان ومؤاخاته.

٨. الحرمان من التوفيق والهداية الإلهية.

٩- إهدار المال.

١٠ الحسرة والندامة.

ثانيا: آثار أخروية، وفيه:

١ ـ حشرهم يوم القيامة عميانا.

٢ المسرفون هم أصحاب النار.

٣ ـ سوء الحساب يوم الدين (المساءلة بين يدي الله تعالى).

٤. التعرض لغضب الله والحرمان من محبته.

٥- العقاب الأليم.

الخاتمة : وتشتمل على أهم النتائج والتوصيات.



# المبحث الأول: الدلالة اللغوية والاصطلاحية لمصطلح الإسراف

# أولا: الإسراف في اللغة

لفظ «الإسراف» مأخوذ من «السَّرَف»، وهو في أصله اللغوي يدل على تعدي الحد.

قال ابن فارس: «السين والراء والفاء أصل واحد يدل على تعدي الحد، والإغفال أيضا للشيء، تقول: في الأمر سرف أي مجاوزة القدر». (١)

ف «الإسراف» و «السَّرَف» بمعنَّى واحد، وهو مجاوزة القصد والحد، وقيل: السرف الخطأ ووضع الشيء في غير حقه، وسرف الشيء بالكسر سرفًا أغفله وأخطأه وجهله.

ويقال: «فلان سَرِفُ الفؤاد» أي مخطئ الفؤاد وغافله.

و «سرف العقل» قليله، كما يقال: «أسرف الرجل» إذا جاوز الحد، وأسرف إذا أخطأ، وأسرف إذا جهل.

وأما السرف الذي نهى الله عنه هو ما أنفق في غير طاعة الله قليلًا كان أو كثيرًا والإسراف في النفقة التبذير. (")

٢) انظر: «لسان العرب» \_ ابن منظور \_ (٩/ ١٤٨، ١٤٩)، و «القاموس المحيط» \_ الفيروزآبادي \_ (ص/ ١٤٨)، و «تاج العروس» ـ الزبيدي \_ (٢٣/ ٢٣٨): ٣٣٤)، و «الإسراف في ضوء القرآن الكريم « \_ د/ ١٩٨)، و «تاج العروس» ـ الزبيدي ـ (٢٩/ ٢٣٨)]، و «الموسوعة القرآنية» \_ إبراهيم الأبياري ـ محمود عنبر \_ [ «مجلة الجموث الإسلامية» ـ الرئاسة العامة لإدارة البحوث ـ (٢٠/ ٣٤٠).



۱) «معجم مقاييس اللغة» (۳/ ١٥٢).

ف «الإسراف» كما يكون من الغني فإنه يكون من الفقير، ولهذا قال سفيان الثوري الله فهو سرف، وإن كان قليلاً» (()، وكذا قال ابن عباس الله فهو سرف». (()

قال الزمخشري: «السرف: الإفساد، ويقال مجازًا: هذه شاة مسروفة، إذا استئصلت أذنها، وسرفت المرأة ولدها، أفسدته بكثرة اللبن ومجاوزة الحد في الإرضاع، ورجل سرف العقل والفؤاد أي فاسده، والسرف في النفقة هو مجاوزة الحد فها». "

وورد في «المعجم الوسيط»: «سرف الطعام سرفًا، ائتكل حتى كأن السُرْفة أصابته، وأسرف في الكلام وأسرف في ماله، وأسرف في الكلام وأسرف في القتل إذا جاوز حده في هذه الأمور.

والسرف: الولوع بالشيء، ويقال: سرف العقل: قليله وسرف الفؤاد وغافله». " فمن خلال هذه المعاني اللغوية، يتبين للباحث أن الإسراف في اللغة قد يرد بمعان عديدة، منها: مجاوزة الحد، والقصد والخطأ ووضع الشيء في غير موضعه وحقه، وبمعنى الجهل والغفلة والقلة والإفساد والولوع بالشيء.

ذلك تعريف السرف لدى علماء اللغة.

فهو: «تجاوز حد الاعتدال، ووضع الشيء في غير موضعه».

ك) «المعجم الوسيط» ـ مجمع اللغة العربية ـ (١/ ٤٢٧ ـ بتصرف ـ).



١) انظر: «المفردات في غريب القرآن» (ص/ ٤٠٧)، و «بصائر ذوي التمييز» ـ الفيروزآبادي ـ (٢/ ١٠٥،
 ٢١٦).

٢) انظر: «الجامع لأحكام القرآن « ـ القرطبي ـ (١٣/ ٧٢).

۳) «أساس البلاغة» ـ الزمخشري ـ (ص/ ۲۰۹).

وقد أدرج في التعريف اللغوي معان شرعية تؤول إلى المعنى اللغوي، مثل التعريف بأكل ما لا يحل أكله، والإنفاق في غير طاعة الله.

لذا ننتقل إلى المعنى الاصطلاحي (الشرعي) للسرف.

ثانيًا: السرف اصطلاحًا (شرعا)

تقاربت تعريفات العلماء للإسراف في الاصطلاح، وذلك على النحو التالي:

١- عرفه الإمام القرطبي بقوله: «هو الإفراط في الشيء ومجاوزة الحد». ١٠

٢ ـ وعرفه الراغب بقوله: «السَّرَفُ: تجاوز الحدِّ في كلَّ فعل يفعله الإنسان، وإن كان ذلك في الإنفاق أشهر ». (١)

٣. وقريب منه ما عرفه ابن حجر بقوله: «الْإِسْرَافُ مُجَاوَزَةُ الْحَدِّ فِي كُلِّ فِعْلٍ أَوْ
 قَوْلِ وَهُوَ فِي الْإِنْفَاقِ أَشْهَرُ ». "

٤ وعرفه الجرجاني بأنه مجاوزة الحد في النفقة. "

٥ وعرفه الإمام الشوكاني بقوله: «الإسراف ما فيه مجاوزة الحد». ٥٠

٦- وعرفه الإمام ابن عاشور بقوله: «الإسراف الإفراط والإكثار في شيء غير
 حمو د». (٦)

٦) «التحرير والتنوير» ـ ابن عاشور ـ (٢٤/ ١٣٠).



١) «الجامع لأحكام القرآن ( ٤/ ٢٤٢).

۲) «المفردات في غريب القرآن» (ص/ ٤٠٧).

٣) «فتح الباري» (١٠/ ٢٥٣)، وكذلك الفيروز آبادي؛ فانظر: «بصائر ذوي التمييز» (٢/ ١٠٥).

٤) «التعريفات» (ص/ ٢٤)، وانظر: (ص/ ٢٣).

٥) «فتح القدير» ـ الشوكاني ـ (١/ ٣٨٧).

ويلاحظ الباحث التشابه شبه التام بين التعريفات الخمسة الأولى، حيث عد الأئمة القرطبي والراغب وابن حجر والجرجاني والشوكاني أن الإسراف هو مجاوزة الحد عمومًا سواء في أمر محمود أو مذموم.

أما الإمام ابن عاشور فقد ربط الإسراف بالأمور غير المحمودة فقط، صارفًا النظر عن الإسراف في الأمور المحمودة كالطعام والشراب والنفقة التي اعتبرها الله على تبذيرًا وإسرافًا، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلَا نُبُذِرُ تَبْذِيرًا ﴾ الإسراء: ٢٦. وقد وضع الباحث تعريفًا جامعًا مانعًا للإسراف وهو: «الإفراط ومجاوزة الحد في أمور محمودة أو مذمومة».

ثالثًا: العلاقة بين المعاني اللغوية والاصطلاحية

من خلال النظر في المعاني اللغوية والاصطلاحية تبين أن المعاني اللغوية للإسراف أعم وأشمل من المعاني الاصطلاحية؛ حيث ورد الإسراف في اللغة بمعنى مجاوزة الحد والقصد والخطأ ووضع الشيء في غير موضعه وحقه والجهل والغفلة والقلة والإفساد والولوع بالشيء، بينها مثّل المعنى الاصطلاحي معنى واحدًا من المعاني اللغوية، وهو مجاوزة الحد والإفراط في الشيء، وعلى هذا فإن المعنى الاصطلاحي يعد جزءًا من المعاني اللغوية الشاملة.



ثانيا: الإسراف في الاستعمال القرآني

ذكرَ بعض المُفَسّرين أَن «السَّرف» فِي الْقُرْآن على سِتَّة أوجه:

أَحدها: الْخُرُوجِ عَمَّا يجِبِ أو خلاف ما يجِبِ فعله شرعا.

وَمِنْه قَوْله تَعَالَى: ﴿ وَمَن قُئِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِۦ سُلْطَنَا فَلَا يُسُرِف فِي

ٱلْقَتَلِ ﴾ الإسراء: ٣٣، أي: لا تقتل غير من لا يجب قَتله أو لا يقتل غير القاتل تشفياً وانتقاماً. وقد قالوا في معناه: فلا يسرف الولى في قتل القاتل، بأن يمثل به، أو

يقتص من غير القاتل.

وَالثَّانِي: الْحُرَام.

وَمِنْه قَوْله تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَأْكُلُوهَا إِسْرَافًا وَبِدَارًا ﴾ النساء: ٦، أي لا تأكلوا مال اليتامي حراما.

قال الطبرى: «يعنى: بغير ما أباحه الله لك» . (١)

وقال البغوي: «بغير حق» . (ن)

وقال القرطبي: «بغير الواجب المباح لهم» . "

وكل هذه الأقوال مؤداها واحد، وهو حرمة أخذ مال اليتيم بغير وجه مشروع.

وَالثَّالِث: الإنفاق فِي الْمعْصِيَة أو فيها لا ينبغي.

وَمِنْه قَوْله تَعَالَى: ﴿ وَٱلَّذِيكَ إِذَآ أَنفَقُواْلَمْ يُسْرِفُواْ ﴾ الفرقان: ٢٧، أي: لم ينفقوا أموالهم في معصية الله.

٣) «الجامع لأحكام القرآن (٥/ ٤٠).



١) «جامع البيان عن تأويل آي القرآن» (٦/ ٤٠٨).

٢) «معالم التنزيل في تفسير القرآن» (١/ ٥٦٩).

روى الطبري عن ابن عباس هم، قال: «قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَاۤ أَنَفَقُواْ لَمۡ يُسۡرِفُواْ ﴾ الفرقان: ٢٧، قال: هم المؤمنون، لا يسرفون، فينفقون في معصية الله» . (() وقال ابن زيد: «كل ما أنفق في معصية الله، وإن قلّ، فهو إسراف» . (() وروي عن بعضهم أن المراد بـ «الإسراف» في الآية هنا: التجاوز في النفقة عن الحد المشروع، قال ابن كثير: «أي: ليسوا بمبذرين في إنفاقهم، فيصرفون فوق الحاجة» . (()

فتكون الآية هنا على وَفْق المعنى الأول المتقدم. وآلرَّابع: تَحْرِيم الْحُلَال أو التجاوز عن الحد المشروع، وهو معناه الأصلي. وَمِنْه قَوْله تَعَالَى: ﴿ وَلَا تُسُرِفُوا ﴾ الأعراف: ٣١، يعني ولا تحرموا الطيبات، أو لا تسرفوا في الأكل والشرب، وتجاوز الحد الذي شرعه الله لكم، ﴿ إِنَّهُ لَا يُحِبُ المُسْرِفِينَ ﴾ أي في تحريم الحلال.

ذكر ابن كثير عن ابن عباس الله قال: «قوله: ﴿ وَكُلُواْ وَاللَّمْ بَوُا وَلَا تُسَرِفُواْ إِنَّهُ لَا يَكُو لَا يَكُو لَا يَكُوا وَلَا تُسَرِفُواْ إِنَّهُ لَا يَكُو لَا يَكُو لَا يَكُو لَا يَكُولُوْا إِنَّهُ لَا يَكُولُوا وَاللَّمْ مِنْ اللَّهُ وَاللَّمْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ ال

٤) «تفسير القرآن العظيم» (٣/ ٤٠٧).



١) «جامع البيان عن تأويل آي القرآن» (١٧/ ٤٩٧).

٢) انظر: «جامع البيان عن تأويل آي القرآن» (١٧/ ٤٩٨)، و «تفسير القرآن العظيم» \_ ابن أبي حاتم - (رقم/ ١٥٣٧٩).

٣) «تفسير القرآن العظيم» (٦/ ١٢٤، ١٢٣).

وذكر البغوي أن الإسراف المنهي عنه هنا، إنها هو تحريم ما أحل الله؛ إذ إن تحريم ما أحله الله؛ إذ إن تحريم ما أحله الله، أو تحليل ما حرمه يدخل في باب «الإسراف»؛ لأنه تجاوز لحدود الله، وتعدِّ على ما شرعه لعباده. (١)

واختار الطبري أن المراد: النهى عن الإسراف في كل شيء . "

وقد عقب ابن كثير على قول الطبري، فقال: «لا شك أنه صحيح، لكن الظاهر من سياق الآية، أن يكون عائداً على الأكل، أي: ولا تسر فوا في الأكل؛ لما فيه من مضرة العقل والبدن.»(")

وَالْخَامِسِ: الشّرك بالله.

وَمِنْه قَوْله تَعَالَى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ ﴾ غافر: ٤٣، أي المشركين.

قال قتادة وابن سيرين: «يعني المشركين» . ( الم

وقال عكرمة: «الجبارون والمتكبرون» . (٠)

وقيل: هم الذين تعدوا حدود الله، وهذا جامع لما ذُكر.

٥) انظر: «الجامع لأحكام القرآن« ـ القرطبي ـ (١٥٤/ ٣١٧). «فتح القدير» ـ الشوكاني ـ (١٤/ ٦٦٥).



١) انظر: «معالم التنزيل في تفسير القرآن» (٢/ ١٨٨، ١٨٩).

٢) انظر: «جامع البيان عن تأويل آي القرآن» (١٠/ ١٥٦).

٣) «تفسير القرآن العظيم» (٣/ ٤٠٨).

٤) انظر: «جامع البيان عن تأويل آي القرآن» (٢٠/ ٣٣٤)، و«الجامع لأحكام القرآن« \_ القرطبي \_ (١٥/ ٣١٧)، و «فتح القدير» ـ الشوكاني ـ (٤/ ٥٦٦).

قال الطبري: «المشركين بالله المتعدين حدوده، القتلة النفوس التي حرم الله قتلها، هم أصحاب نار جهنم عند مرجعنا إلى الله «.‹››

ونظير هذا قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ فِرْعَوْنَ لَعَالِ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّهُۥ لَمِنَ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ يونس:

قال البغوي: «أي: المجاوزين الحد؛ لأنه كان عبداً، فادعى الربوبية» . (٢)

ومثل ذلك قوله : عَلَى ﴿ فَأَنْجَيْنَا هُمْ وَمَن نَّشَاءُ وَأَهْلَكَ نَا ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ الأنبياء: ٩.

قال قتادة: ﴿ وَأَهْلَكَ نَا ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾، المسرفون: هم المشركون». ٣٠ وَالسَّادِس: الإفراط فِي الذُّنُوب والمعاصي والإكثار منها.

وَمِنْه قَوْله تَعَالَى: ﴿ يَكِعِبَادِى اللَّذِينَ اَسْرَفُواْ عَلَىٰ اَنفُسِهِمْ لَا نَفْ نَظُواْ مِن رَحْمَةِ اللّهِ ﴾ الزمر: ٥٥، أي: أكثروا من فعل الذنوب، وأفرطوا على أنفسهم بارتكاب المعاصي. وذهب بعض المفسرين إلى أن «الإسراف» هنا يشمل إسراف المؤمن، وإسراف المشرك، قال الطبري: «عنى تعالى ذكره بذلك جميع من أسرف على نفسه من أهل الإيهان والشرك؛ لأن الله عمَّ بقوله: ﴿ يَكِعِبَادِى اللّهِ عَلَى اَنفُسِهِمْ ﴾ الزمر: ٥٠، جميع المسرفين، فلم يخصص به مسرفاً دون مسرف «.٥٠)

وبها تقدم يتبين، أن المعنى الرئيس الذي يدور حوله لفظ «الإسراف» إنها هو تجاوز الحد المشروع، فكل من تجاوز ما شرعه الله فهو مسرف، و «الإسراف» قد يكون

٤) «جامع البيان عن تأويل آي القرآن» (٢٠/ ٢٢٩).



۱) «جامع البيان عن تأويل آي القرآن» (۲۰/ ٣٣٣).

٢) «معالم التنزيل في تفسير القرآن» (٢/ ٤٣٠).

٣) انظر: «جامع البيان عن تأويل آي القرآن» (١٦/ ٢٣١).

بفعل المعاصي، وقد يكون بفعل الشرك، وقد يكون زيادة في فعل مباح أو مطلوب، وقد يكون نقصاً في فعل مطلوب، فكل ذلك تجاوزٌ لما شرعه الله لعباده، ورضيه لهم.

وقد تبين أيضاً، أن لفظ «الإسراف» أكثر ما جاء في القرآن الكريم بمعنى: الشرك بالله، والكفر به، يلي ذلك مجيئه بمعنى التجاوز في الإنفاق. ويضاف إلى ما تقدم، أن جميع المعاني التي جاء عليها لفظ «الإسراف» في القرآن الكريم، إنها هي معاني متداخلة ومترابطة، ويجمعها قاسم مشترك، هو تجاوز الحد المشروع، كها هو واضح لمن تأمل فيها تقدم. (۱)

«أسرف» ومشتقاتها في السياق القرآني:

وردت مادة «سرف» ومشتقاتها في القرآن الكريم ثلاثا وعشرين مرة بصيغة الفعل، والمصدر، واسم الفاعل.

فمن الأول (صيغة الفعل):

قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَكِبَادِي ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ ﴾ الزمر: ٥٣.

وهذا يتناول الإسراف في الأموال وغيرها. "

وقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا اَنَفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقَثُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴾ الفرقان: ٦٧.

ومن الأول والثالث (صيغة الفعل واسم الفاعل):

۱) انظر: «قاموس القرآن» = «إصلاح الوجوه والنظائر» ـ الدامغاني ـ (ص/ ٢٣٦، ٢٣٧)، و «نزهة الأعين النواظر» ـ ابن الجوزي ـ (ص/ ٣٦٣، ٣٦٣)، و «بصائر ذوي التمييز» ـ الفيروزآبادي ـ (٢/ ١٠٥).
 ٢) «بصائر ذوى التمييز» ـ الفيروزآبادي ـ (٣/ ٢١٦).



قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى آنَشَا ۚ جَنَّتِ مَعَرُوشَتِ وَغَيْرَ مَعْرُوشَتِ وَٱلنَّخْلَ وَٱلزَّرْعَ فَعُلَا اللَّهُ اللَّهُ وَٱلزَّرْعَ فَعُلَا اللَّهُ اللَّهُ وَٱلزَّرْعَ وَٱلزَّمَّانَ مُتَسَبِهًا وَغَيْرَ مُتَسَبِهٍ كُلُواْ مِن ثَمَرِهِ إِذَا فَعُنْ وَعَالَمُ اللَّهُ وَالزَّيْتُ فَالرَّمَّانَ مُتَسَبِهًا وَغَيْرَ مُتَسَبِهٍ كُلُواْ مِن ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَءَاتُواْ حَقَّهُ وَيُوْمَ حَصَادِهِ مَا وَلَا تُشْرِفُواْ أَإِنَّهُ وَلَا يُحِبُّ ٱلْمُسْرِفِينَ اللَّالَامَ اللَّهُ اللَّ

ومن ورود مادة «سرف» بصيغة المصدر:

قوله تعالى: ﴿ وَٱبْنَلُوا ٱلْمِنَكُمَىٰ حَتَى إِذَا بَلَغُواْ ٱلذِكَاحَ فَإِنْ ءَانَسَتُم مِّنْهُمُ رُشَدًا فَٱدْفَعُواْ إِلَيْهُمْ أَمْوَاهُمُ مَ وَلَا تَأْكُلُوهَا إِسْرَافَا وَبِدَارًا أَن يَكُبُرُواْ ﴾ النساء: ٦.

هذا وبقية الآيات الأخرى التي وردت فيها مادة «سرف» جاءت في معانٍ أخرى غير الإسراف في الشرك والكفر غير الإسراف في الشرك والكفر والتكذيب.

كَقُولُه تَعَالَى: ﴿ وَكُذَٰلِكَ نَجُزِي مَنْ أَسُرَفَ وَلَمْ يُؤْمِنْ بِثَايَنتِ رَبِّهِۦ ۚ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَدُّ وَأَبْقَنَ ﴾ طه: ١٢٧.

وقوله: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كُذَّابٌ ﴾ غافر: ٢٨.

وقولـه: ﴿ أَفَنَضْرِبُ عَنَكُمُ ٱلذِّكَرَ صَفْحًا أَن كُنتُمْ قُومًا مُّسْرِفِينَ ﴾ الزخرف:٥.

وربها جاءت المادة مطلقة لتشمل أنواع الإسراف، كما في الآية: ﴿ قُلُ يَعِبَادِى اللَّهِ اللَّهِ الرَّمِ: ﴿ قُلُ يَعِبَادِى اللَّهِ اللَّهِ الزمر: ٥٣، وقد سبق إيرادها. فإذا ما تجاوزنا المادة ذاتها (السرف) في القرآن الكريم إلى الآيات الكريمة التي جاءت في معنى السرف ذامة ومحذرة منه، فإننا واجدون آيات كثيرة:



ففي سياق النهي عن السرف في الأموال وإنفاقها، يقول سبحانه: ﴿ وَءَاتِ ذَا الْقُرُبِي حَقَّهُ، وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَلَا نُبَذِرْ تَبَذِيرًا اللهِ إِنَّ ٱلْمُبَذِرِينَ كَانُوَا اللهَّيَطِينِ وَكَانَ ٱلشَّيْطِينِ وَكَانَ الشَّيْطِينِ وَكَانَ الشَّيْطِينِ وَكَانَ الشَّيْطِينِ وَكَانَ الشَّيْطِينِ وَكَانَ الشَّيْطِينِ وَكَانَ السَّيْطِينِ وَكَانَ السَّيْطِينِ وَكَانَ السَّيْطِينِ وَكَانَ السَّيْطِينِ وَكَانَ السَّيْطِينِ وَكَانَ السَّينِ وَكَانَ السَّيْطِينِ وَكَانَ السَّيْطِينِ وَكَانَ السَّيْطِينِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَلَا اللهِ اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَلَا اللهِ وَاللهِ وَاللّهُ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَالللهِ وَالللهِ وَالللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ ا

والمواضع التي وردت فيها لفظة «أسرف» ومشتقاتها في السياق القرآني موزعة على إحدى وعشرين آية وسبع عشرة سورة على النحو التالي:

أولًا: «أسرف» ومشتقاتها في الآيات المكية:

وردت «أسرف» ومشتقاتها في الآيات المكية في ست عشرة آية موزعة على اثنتي عشرة سورة، وذلك على النحو التالي:

١ . ﴿ يَنبَنِى ءَادَمَ خُذُواْ زِينَتَاكُمْ عِندَكُلِ مَسْجِدٍ وَكُلُواْ وَٱشْرَبُواْ وَلَا تُسْرِفُوا ۚ إِنَّهُ, لَا يُحِبُ الْمُسْرِفِينَ ﴾ الأعراف: ٣١.

٢ ـ ﴿ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ شَمْوَةً مِّن دُونِ ٱلنِّسَآءِ بَلَ أَنتُمْ قَوْمٌ مُسْرِفُون ﴾ الأعراف: ٨١.

٣. ﴿ وَإِذَا مَسَ ٱلْإِنسَانَ ٱلضَّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ ۚ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَآبِمًا فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُۥ مَرَّ كَأَن لَمْ يَدْعُنَا إِلَى ضُرِّ مَسَّةُ، كَذَلِك زُبِينَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ مرَّ كَأَن لَمْ يَدِينَ اللهُ سُرِفِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ يونس: ١٢.

٤ - ﴿ وَإِنَّ فِرْعَوْنَ لَعَالِ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّهُ لَمِنَ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ يونس: ٨٣.

انظر: «مشكلة السرف في المجتمع المسلم وعلاجها في ضوء الإسلام» \_ عبد الله الطريقي \_ (ص/ ٢٧:
 ٣١).



٥ ﴿ وَمَن قُلِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ عَسَلَطَنَا فَلَا يُسُرِف فِي ٱلْقَتْلِّ إِنَّهُ كَانَ مَنْصُورًا ﴾ الإسراء: ٣٣.

٦ ـ ﴿ وَكَذَاكِ نَجْزِي مَنْ أَسُرَفَ وَلَمْ يُؤْمِنَ بِاَيَاتِ رَبِّهِ ِ ۚ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَدُّ وَأَبْقَى ﴾ طه: ١٢٧.

٧- ﴿ ثُمَّ صَدَقَنَاهُمُ ٱلْوَعْدَ فَأَنْجَيْنَاهُمْ وَمَن نَّشَآءُ وَأَهْلَكَ نَا ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ الأنبياء: ٩.

٨. ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَآ أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقَثَّرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَالِكَ قَوَامًا ﴾
 الفرقان: ٦٧.

٩- ﴿ وَلَا تُطِيعُوا أَمْنَ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ الشعراء: ١٥١.

١٠ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كُذَّابُ ﴾ غافر: ٢٨.

١١. ﴿ كَلَاكُ يُضِلُّ ٱللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ مُّرْتَابٌ ﴾ غافر: ٣٤.

١٢ ـ ﴿ لَا جَرَمَ أَنَّمَا تَدْعُونَنِيٓ إِلَيْهِ لَيْسَ لَهُ, دَعُوةٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَلَا فِي ٱلْأَخِرَةِ وَأَنَّ مَرَدَّنَا

إِلَى ٱللَّهِ وَأَنَّ ٱلْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ ﴿ غافر: ٤٣.

١٣ ـ ﴿ قَالُواْ طَكِيْرُكُم مَّعَكُمُ أَيِن ذُكِّرَثُم بَلْ أَنتُم قَوْمٌ مُسْرِفُون ﴾ يس: ١٩.

14. ﴿ أَفَنَضْرِبُ عَنكُمُ ٱلذِّكْرَ صَفْحًا أَن كُنتُمْ قَوْمًا مُّسْرِفِينَ ﴾ الزخرف: ٥.

10 - ﴿ مِن فِرْعَوْنَ ۚ إِنَّهُ اللَّهُ عَالِيًا مِّنَ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ الدخان: ٣١.

١٦ - ﴿ مُسَوَّمَةً عِندَ رَبِّكَ لِلْمُسْرِفِينَ ﴾ الذاريات: ٣٤.

ثانيًا: «أسرف» ومشتقاتها في الآيات المدنية:

وردت «أسرف» ومشتقاتها في الآيات المدنية في ستة مواضع بخمس آيات موزعة على خمس سور على النحو التالي:



١٤ ﴿ وَمَاكَانَ قَوْلَهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي آمْرِنَا ﴾ آل عمران:
 ١٤٧.

٢ ـ ﴿ فَإِنْ ءَانَسَتُم مِّنْهُمُ رُشَدًا فَأَدْفَعُواْ إِلَيْهِمْ أَمْوَالُهُمُ ۖ وَلَا تَأْكُلُوهَاۤ إِسْرَافَا وَبِدَارًا أَن يَكْبُرُواْ ﴾ النساء: ٦.

٣. ﴿ وَلَقَدْ جَآءَتُهُ مُ رُسُلُنَا بِٱلْبَيِّنَتِ ثُمَّ إِنَّ كَثِيرًا مِّنْهُم بَعْدَ ذَلِكَ فِي ٱلْأَرْضِ لَمُسْرِفُونَ ﴾ المائدة: ٣٢.

٤. ﴿ كُلُواْ مِن ثَمَرِهِ ۚ إِذَآ أَثَمَرَ وَءَاتُواْ حَقَّهُ. يَوْمَ حَصَادِهِ ۗ وَلَا تُشْرِفُواْ إِنَّهُ. لَا يُحِبُّ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ الأنعام: ١٤١.

٥- ﴿ قُلْ يَكِعِبَادِىَ ٱلَّذِينَ أَسَرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا نَقْ نَطُواْ مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ اللهُ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا نَقْ نَطُواْ مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ اللَّهُ الزمر: ٥٣.

فمن خلال تتبع الآيات المكية والآيات المدنية التي وردت في سياقها «أسرف» ومشتقاتها، خرج الباحث بالنتائج الآتية:

١- وردت «أسرف» ومشتقاتها في الآيات المكية في ست عشرة آية واشتملت على
 الموضوعات الآتية:

أ- نهت الآيات المكية عن الإسراف في القتل الذي كان سائدًا في الجاهلية، حيث كان ولي المقتول يعمد إلى قتل من لا ذنب له، كشقيق القاتل أو أخيه أو ولده أو قتل القاتل بعد أخذ الدية والعفو، أو التمثيل في جثة القاتل بعد قتله وكلها صور من الإسراف في القتل نهى عنها الإسلام؛ منعًا للظلم وحفاظًا على الأبرياء من القتل.



ب ـ كما وردت «أسرف» ومشتقاتها في سياق الحديث عن المسر فين في المعاصي، من أبناء الأمم الماضية، مبينة بأن مصيرهم كان هلاكًا في الدنيا، وتوعدًا بالعذاب الأليم والخالد في نار جهنم يوم القيامة، وهي رسالة قوية وواضحة لأهل مكة المتكبرين والصادين عن سبيل الله الذين أسر فوا على أنفسهم بالمعاصي والكبائر بأن مصيرهم سيكون كمصير تلك الأمم المسرفة وأن مصير زعمائهم كمصير زعماء تلك الأمم.

ج ـ كما حثت الآيات المكية على الاعتدال في النفقة، ونهت عن الإسراف والتبذير في خطوة لتهذيب السلوك وتصحيح المسار وتوجيه الأموال في الوجوه المستحقة، وقد جاء هذا التوجيه الإلهي في العهد المكي لتغيير ما اعتاد عليه الناس في الجاهلية من إتلاف الأموال بدافع السخاء والكرم.

٢ـ وردت لفظة «أسرف» ومشتقاتها في الآيات المدنية في خمس آيات وتحدثت
 حول الموضوعات الآتية:

أ ـ نهت الآيات المدنية عن أكل أموال اليتامي إسرافًا وبدارًا، وهي عادة قبيحة كانت متفشية في الجاهلية.

ب ـ كما وردت إحدى مشتقات «أسرف» في الحديث عن إسراف بني إسرائيل في الأرض، وقتلهم لأنبيائهم ولبعضهم البعض، وكان ذلك مناسبًا في العهد المدني؛ ليتعرف المؤمنون على حقيقة يهود وتاريخهم وماضيهم حتى يحذروا شرهم ويتقوا مكرهم.

ج ـ كما نهت الآيات المدنية عن الإسراف في الزكاة والصدقة، بحيث يزكي صاحب الزرع يوم الحصاد بكل حصاده فيصبح فقيرًا يحتاج إلى من يتصدق عليه.



د ـ كما بينت الآيات المدنية أن الإسراف بأي صورة من صوره، معصية توجب التوبة والإنابة، ودعت المسرفين على أنفسهم بعدم القنوط من رحمة الله ووعدت التائبين بمغفرة ذنوبهم وقبول توبتهم.

وبهذا يتبين لنا الموضوعات التي تطرقت إليها الآيات المكية والآيات المدنية والتي وردت فيها «أسرف» ومشتقاتها؛ مناسبة لوضع الدعوة الإسلامية في كل مرحلة من مراحلها. ١٠٠٠

١) انظر: «الإسراف في ضوء القرآن الكريم « ـ د/ محمود عنبر . [ «مجلة الجامعة الإسلامية »، (١٩/ ٣٧٦: ۸۷۳)].



مجلَّم كُلِّيمَ الْدراساتُ الْإِسُلامِيمَ والعربيَّمَ للبناتُ بدمنهور

# المبحث الثاني: الجالات التي تستخدم فيها مصطلح الإسراف

مجالات الإسراف كثيرة جدا، لا تكاد تنحصر، حيث تشمل كل شئون الحياة الدينية والدنيوية، ومن ثم تدخلها الأحكام التكليفية الخمسة كلها: الوجوب، والندب، والإباحة، والتحريم، والكراهة.

ومجموع الآيات التي تعرض القرآن الكريم فيها للإسراف ومشتقاته ينبئ عن وخامة الإسراف وخطره على مختلف الأصعدة.

وفي هذا الفصل نذكر أهم المجالات التي يدخلها «الإسراف»، ووردت في سياق القرآن الكريم.

أولا: الإسراف في المعتقدات

من النصوص العامة الداعية إلى التوسط:

قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَكَأَهُ لَ ٱلۡكِتَٰكِ لَا تَعَلَّوا فِي دِينِكُمْ غَيْرَ ٱلۡحَقِّ ﴾ المائدة: ٧٧، وقوله ﷺ: «عليكم هدياً قاصداً، عليكم هدياً قاصداً» ( أي طريقا معتدلاً.

وقوله السمت الحسن، والتؤدة، والاقتصاد جزء من أربعة وعشرين جزءاً من النبوة »(١)، ومدحت الأمة المسلمة بالوسطية، فقال عز من قائل: ﴿ وَكَذَالِكَ

أخرجه الترمذي [أَبُوَابُ «البِرِّ وَالصِّلَةِ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ، بَابُ «مَا جَاءَ فِي التَّأَنِي وَالعَجَلَةِ «، (رقم/ الخرجه الترمذي [أَبُوَابُ «البِرِّ وَالصِّلَةِ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَنْ غيره، وحسنه الترمذي والألباني.



<sup>1)</sup> أخرجه الإمام أحمد (٥/ ٣٥٠، ٣٦١)، وابن خزيمة (رقم/ ١١٩)، والحاكم (١/ ٣١٢) \_ وصححه \_، من حديث بريدة، وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١/ ٣٢): «رجال أحمد موثقون»، وصححه الألباني؛ فانظر: «السلسلة الصحيحة» (رقم/ ١٧٦٠)، وروي من حديث أبي برزة، ولكنه وهم؛ فانظر: «مسند الإمام أحمد» (٤/ ٢٢٤).

جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُواْ شُهَدَآءَ عَلَى ٱلنَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمُ شَهِيدًا ﴾ البقرة: ١٤٣. (١)

وقد جاءت مادة «سرف» مطلقة لتشمل أنواع الإسراف، كما في الآية: ﴿ قُلْ يَعْبَادِى ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَى آنفُسِهِم لَا نَقْ نَظُواْ مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهِ ﴾ الزمر: ٥٣، وقد سبق إيرادها.

وأكثر الآيات التي وردت فيها مادة «سرف» جاءت بمعنى الإسراف في الشرك والكفر والتكذيب:

كقوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ نَجُزِى مَنْ أَسَرَفَ وَلَمْ يُؤْمِنْ بِتَايَنتِ رَبِّهِ ۚ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَدُّ وَأَبْقَىٰ ﴾ طه: ١٢٧.

قال ابن كثير: «يَقُولُ تَعَالَى: وَهَكَذَا نُجَازِي الْمُسْرِ فِينَ الْمُكَذِّبِينَ بِآيَاتِ اللهِّ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ اللهِّ فِي اللَّائِينَ بِآيَاتِ اللهِ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ اللهِ أَلْاَخِرَةِ اللهَ أَلَا خِرَةِ اللهَ أَلُوخِرَةِ اللهَ أَلُوكُ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

٢) «تفسير القرآن العظيم» (١/ ٥١٦)، والحديث أخرجه البخاري [كِتَابُ «تَفْسِيرِ القُرْآنِ»، بَابُ «قَوْلِهِ:
 ﴿ وَٱلْخَنْمِسَةَ أَنَّ غَضَبَ ٱللَّهِ عَلَيْماً إِن كَانَ مِن ٱلصَّندِقِينَ ﴾ النور: ٩، (رقم/ ٤٧٤٨، وأطرافه فيه)]، ومسلم
 [كِتَابُ «الطَّلَاقِ»، بَابُ «انْقِضَاءِ عِدَّةِ المُتَوَفَّ عَنْهَا زَوْجُهَا، وَغَيْرِهَا بِوَضْعِ الْحُمْلِ»، (رقم/ ١٤٩٣)] واللفظ له ـ من حديث ابن عمر.



١) انظر: «مشكلة السرف في المجتمع المسلم وعلاجها في ضوء الإسلام» ـ عبد الله الطريقي ـ (ص/ ٧، ٨).

وقال السعدي: ﴿ وَلَمْ يُؤْمِنَ بِاَيَاتِ رَبِّهِ ؟ ﴾ الدالة على جميع مطالب الإيهان دلالة واضحة صريحة، فالله لم يظلمه ولم يضع العقوبة في غير محلها، وإنها السبب إسرافه وعدم إيهانه ». (()

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفُ كُذَّابُ ﴾ غافر: ٢٨. وقوله تعالى: ﴿ أَفَنَضْرِبُ عَنكُمُ ٱلذِّكَرَ صَفْحًا أَن كُنتُمْ قَوْمًا مُسْرِفِينَ ﴾ الزحرف: ٥.

قال قتادة: «أي مشركين». (٢)

### ثانيا: الإسراف في المال

أعراض الدنيا عارية في أيدي الناس مستردة، كما قيل: " وما المال والأهلون إلا وديعة \* \* \* ولا بديومًا أن ترد الودائع وهي من وجه منيحة: منحت الإنسان لينتفع بها مدة، ويذرها لينتفع بها من بعده. ومن وجه وديعة في يده: رخص له في استعمالها والانتفاع بها بعد أن لا يسرف فها. "

 $<sup>\</sup>xi$ ) انظر: «الذريعة إلى مكارم الشريعة» ـ الراغب الأصبهاني ـ (ص/  $\chi$ ٧٨).



۱) «تيسير الكريم الرحمن» ـ السعدي ـ (ص/ ١٦٥).

أخرجه البخاري تعليقا [كِتَابُ «تَفْسِيرِ القُرْآنِ»، بَابُ «قَوْلِهِ: ﴿ وَنَادَوْا يَكُولُكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُكُ فَالَ إِنَّكُم الْحَرِجِهِ البخاري تعليقا [كِتَابُ «تَفْسِيرِ القُرْآنِ»، بَابُ «قَوْلِهِ: ﴿ وَنَادَوْا يَكُولُكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُكُ فَالَ إِنَّكُم الْحَرِي فَي «التفسير» (٢٠/ ٩٤٥)، وابن أبي حاتم مَلْكِتُوك ﴾ الزخرف: ٧٧، (رقم/ ٤٨١٩)]، ووصله الطبري في «التفسير» (٢٠/ ٩٤٥)، وابن أبي حاتم (رقم/ ١٩٤٦)، وانظر: «تغليق التعليق» (٤/ ٣٠٩).

٣) انظر: «ديوان لبيد بن ربيعة» (ص/ ٥٥)، و«دواوين الشعر العربي على مر العصور» (٣/ ٣٩٣).

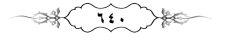
أولا: الإسراف في النفقة

يعد الإسراف دربًا من دروب الفساد في الأرض؛ لأن فيه تبديدًا للأموال في غير وجوهها المستحقة، وجحدا لنعمة الله المن بالإضافة إلى ما يحدثه الإسراف من فساد في القلوب والأخلاق واختلال في الحياة الاجتهاعية، لذلك نهى القرآن الكريم عن الإسراف وبين أن المسرفين فئة لا يحبها الله، حيث يقول عند كُلِّ مُسْجِدٍ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ وَلا تُسُرِفُواْ إِنَّهُ, لَا يُحِبُ ٱلمُسْرِفِينَ الله الماء في الأعراف: ٣١

قال بعض السلف في تفسير هذه الآية: «جمع الله الطب كله في نصف آية ﴿ وَكُلُواْ وَاَشْرَبُواْ وَلَا تُسُرِفُواْ أَإِنَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ الأعراف: ٣١. (() «
وقال ابن عباس ﴿ ذَكُلُ مَا شئت والبس ما شئت، ما أخطأتك خصلتان:
سرف و مخيلة ». (()

وقال رسول الله ﷺ: «كلوا واشربوا وتصدقوا من غير مخيلة ولا سرف؛ فإن الله يحب أن ترى نعمته على عبده». "

٣) أخرجه الإمام أحمد (٢/ ١٨٢) واللفظ له ، والبخاري تعليقا [«كتاب اللباس»، باب «قَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ قُلُ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي ٓ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ عَلَى الأعراف: ٢٣، (٧/ ١٤٠)]، والترمذي [أَبُوابُ «الْأَدَبِ عَنْ رَسُولِ اللهُ يَّكُ اللهُ اللهِ اللهُ تَعَالَى يُحِبُ أَنْ يَرَى أَثَرَ نِعْمَتِهِ عَلَى عَبْدِهِ»، (رقم / ٢٨١٩)]، والنسائي [كِتَابُ «اللَّبَاسِ»، بَابُ والنسائي [كِتَابُ «اللَّبَاسِ»، بَابُ «اللِّخْتِيَالُ فِي الصَّدَقَةِ» (٥/ ٢٧)،]، وابن ماجه [كِتَابُ «اللَّبَاسِ»، بَابُ «الْبَسْ مَا شِئْتَ، مَا أَخْطَأَكَ سَرَفٌ أَوْ غِيلَةٌ»، (رقم / ٢٦٠٥)] من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده، وحسنه الترمذي والألباني.



١) انظر: «معالم التنزيل في تفسير القرآن» ـ البغوي ـ (٢/ ١٨٩)، و «الجامع لأحكام القرآن» ـ القرطبي ـ (٧/
 ١٩٢)، و «تفسير القرآن العظيم» ـ ابن كثير ـ (٣/ ٤٠٦).

أخرجه البخاري تعليقا [كتاب «اللباس»، باب «قَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ ٱللهِ ٱلَّتِيَ ٱخْرَجَ لِعِبَادِهِ ﴾
 الأعراف: ٣٢»، (٧/ ١٤٠)]، ووصله ابن أبي شيبة (رقم/ ٢٥٣٥٥، ٢٧١٣٣) بإسناد رجاله ثقات، وإنظر: «تغلبق التعليق» (٥/ ٢٥: ٥٤).

ويقول الشوكاني: «أمر الله بي عباده بالأكل والشرب ونهاهم عن الإسراف، فلا زهد في ترك مطعم ولا مشرب، وتاركه بالمرة قاتل لنفسه، وهو من أهل النار ... والمقلل منه على وجه يضعف به بدنه، ويعجز عن القيام بها يجب عليه القيام به من طاعة أو سعي على نفسه وعلى من يعول مخالفًا لما أمر الله به وأرشد إليه، والمسرف في إنفاقه على وجه لا يفعله إلا أهل السفه والتبذير مخالف لما شرعه الله لعباده وواقع في النهي القرآني، وهكذا من حرم حلالًا أو أحل حرامًا فإنه يدخل في المسرفين ويخرج عن المقتصدين، ومن الإسراف الأكل لا حاجة وفي وقت شبع»."

۲) «فتح القدير» ـ الشوكاني ـ (۲/ ۲۰۰).



ا أخرجه الإمام أحمد (٤/ ١٣٢)، والترمذي [أَبُوَابُ «الزُّهْدِ عَنْ رَسُولِ اللهُ عَلَيُّ»، بَابُ «مَا جَاءَ في كَرَاهِيَةِ
 كَثْرَةِ الأَكْلِ» (رقم/ ٢٣٨٠)]، وابن ماجه [كِتَابُ «الْأَطْعِمَةِ «، بَابُ «الإِقْتِصَادِ فِي الْأَكْلِ، وَكَرَاهَةِ
 الشِّبَع»، (رقم/ ٣٣٤٩)]، وصححه الترمذي والألباني.

كَذَلِكَ نَفُصِّلُ ٱلْآيكتِ لِقَوْمِ يَعَلَمُونَ ﴾ الأعراف: ٣٢، و لأن مقدار الإسراف لا ينضبط، فلا يتعلق به التكليف، ولكن يوكل إلى تدبير الناس مصالحهم، وهكذا راجع إلى معنى القسط الواقع في قوله سابقًا: ﴿ قُلُ أَمَرَ رَبِّي بِٱلْقِسَطِّ ﴾ الأعراف: ٢٩، فإن ترك السرف من معنى العدل». (()

والباحث يوافق رأي الإمام ابن عاشور بأن النهي عن السرف نهي إرشاد، وليس نهي تحريم في بعض الحالات، ويخالفه في حالات أخرى، فإذا تجاوز الإسراف حدود إمكانيات المسرف، بحيث أحدث خللًا في التوازن الاقتصادي للأسرة، فإن ذلك يدخل في دائرة التبذير غير المحمود، وكذلك إذا كان الإسراف في ظل وضع اقتصادي صعب، بحيث يعيش نسبة من أبناء المجتمع على الكفاف والقلة، فالأولى توجيه هذه الأموال الزائدة لفقراء المجتمع ومساكينهم؛ لنقلهم من حالة الفقر إلى حد الكفاية، فالإسراف والتبذير في ظل الوضع الاقتصادي يصل إلى درجة التحريم، ويكون المسرف والمبذر من إخوان الشياطين؛ لاشتراكهم معهم في جحد نعمة الله سبحانه، لذلك نهى الله في عن التبذير ووصف المبذرين بأنهم إخوان الشياطين، عيث يقول سبحانه ﴿ وَلَا نُبُزِرٌ تَبَذِيرًا الله الإسراء: ٢٠ ـ ٢٠ ـ كَانُوا إِخُونَ الشّيكِطِينُ وكَانَ الشّيكِطِينُ أَن الله في غير حقه، وقال بعض السلف: هو أخذ المال من حقه، ووضعه في غير حقه، وهو الإسراف وهو حرام؛ لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلمُبَدِينَ كَانُوا إِخُونَ الشّيكِطِينُ الله الإسراء: ٢٠ . يعني أنهم في حكمهم؛ تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلمُبَدِينَ كَانُوا إِخُونَ الشّيكِطِينُ السّيكِ الإسراء: ٢٠ ، يعني أنهم في حكمهم؛

۱) «التحرير والتنوير» ـ ابن عاشور ـ (۸/ ۹۵).



إذ المبذر ساع في الإفساد كالشياطين، فمن أنفق ماله في الشهوات زائدًا على قدر الحاجات وعرضه لذلك للنفاد، فهو مبذر ومن أنفق درهمًا في حرام فهو مبذر. " وأما عن حدود الإسراف والتبذير، فيقول سيد قطب: «فالقرآن الكريم ينهى عن التبذير، والذي هو إنفاق المال في غير حقه، فلو أنفق إنسان ماله كله في الحق لم يكن مبذرًا، ولو أنفق مدًا في غير حق كان مبذرًا، فليست هي الكثرة والقلة في الإنفاق، إنها هو موضع الإنفاق، ومن ثم كان المبذرون إخوان الشياطين؛ لأنهم ينفقون في الباطل وينفقون في الشر وينفقون في المعصية، فهم رفقاء الشياطين وأصحابهم، فالشيطان لا يؤدي حق النعمة، وحقها أن ينفقوها في الطاعات والحقوق، غير متجاوزين ولا مبذرين». "

فالتوازن في النفقة هو القاعدة الكبرى في النهج الإسلامي، والغلو كالتفريط يخل بالتوازن الاقتصادي، فالتوازن والاعتدال في النفقة سمة من سمات الإيمان، يحققها الإسلام في الأفراد والجماعات، فالإسراف مفسدة للنفس والمال والمجتمع، والتقتير مثله حبس للمال عن انتفاع صاحبه به، وانتفاع الجماعة من حوله، والإسراف والتقتير يحدثان اختلالًا في المحيط الاجتماعي والحياة الاقتصادية، بالإضافة إلى فساد القلوب والأخلاق "، لذلك أمر الله المؤمنين

٣) انظر: «في ظلال القرآن» ـ سيد قطب ـ (٥/ ٢٥٧٩).



<sup>1)</sup> انظر: «الجامع لأحكام القرآن» ـ القرطبي ـ (١٠/ ٢٥٢، ٢٥٣)، و «الإسراف في ضوء القرآن الكريم « ـ د/ محمود عنبر ـ [ «مجلة الجامعة الإسلامية» ، (١٩/ ٣٨٠، ٣٨٠)].

٢) انظر: «في ظلال القرآن» ـ سيد قطب ـ (٤/ ٢٢٢٢)، و«الإسراف في ضوء القرآن الكريم « ـ د/ محمود عنبر ـ [ «مجلة الجامعة الإسلامية»، (١٩/ ٣٨١)].

بالتوازن والتوسط في النفقة، فقال سبحانه: ﴿ وَلَا تَجَعَلَ يَدَكَ مَغَلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَا نَبُسُطُهَا كُلَّ ٱلْبَسَطِ فَنَقَعُدَ مَلُومًا تَحَسُورًا ﴾ الإسراء: ٢٩.

وملاحظة في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَآ أَنفَقُواْ لَمْ يُسُرِفُواْ وَلَمْ يَقَثُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَالِكَ قَوَامًا ﴾ الفرقان: ٦٧، تلك هي أن الذي يخطئ بالإسراف في عمل معين، ينتهي غالبًا إلى أن يخطئ بالتقتير في نفس العمل، بل وقد يعرض عنه إعراضًا نهائيًّا. ''

كما مدح الله الله المحافظين على هذه الوسطية وهذا التوازن، وعدَّهم من عباد الرحمن، فقال : على وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَانِ ٱلَّذِينِ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا ... مَى بَهِ مَى مَمْ مُونَا مَا اللهِ مَن عَلَا الْأَرْضِ هَوْنَا ... مَى بَهِ مَى مَمْ وَلَمَ يَقَتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَالِكَ قَوَامًا ﴾ الفرقان: ٣٢.٦٣- ثانيًا: الإسراف في الزكاة والصدقات

الإسراف في ميدان الزكاة والصدقات صورة من صور الإسراف التي نهى عنها السياق القرآني، فقال سبحانه: ﴿ كُلُواْ مِن ثَمَرِهِ ۚ إِذَا ٓ أَثُمَرَ وَءَاتُواْ حَقَّهُ، يَوْمَ حَصَادِهِ ۚ وَلَا تُسْرِفُوا ۚ إِنَّا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

واختلفت آراء السلف حول معنى ﴿ وَءَاتُواْ حَقَّهُ، يَوْمَ حَصَادِهِ ۚ ﴾ فذهب بعضهم إلى أن المقصود بها الزكاة المفروضة، واختلفوا في المقدار بحسب السقي من السهاء أو العين، بين العشر ونصف العشر، وذهب بعض العلماء أن المقصود به حق سوى الزكاة فرض يوم الحصاد، وهو إطعام من حضر من الفقراء والمساكين، وأما قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُسْمِفُوا اللهِ بعد قوله: ﴿ وَءَاتُواْ حَقَّهُ، يَوْمَ

١) انظر: «دستور الأخلاق في القرآن» ـ محمد دراز ـ (ص/ ٧٨).



حَصَادِهِ ﴾ فقد نزلت في ثابت بن قيس بن شماس، الذي قطف ثمار خمسمائة نخلة في يوم واحد، ووزعها على الفقراء والمساكين ولم يترك لأهله شيئًا، فنزلت الآية. (''

وفي ذلك يقول السدي: «معناه لا تعطوا أموالكم وتقعدوا فقراء». " وقال الزجاج: «فعلى هذا، لو أعطى الإنسان كل ماله، ولم يوصل إلى عياله شيئًا فقد أسر ف». "

ويقول ابن كثير: «قوله: ﴿ وَلاَ شُمْرِفُوا أَ إِنَّكُهُ, لَا يُحِبُ الْمُسْرِفِينَ ﴾، معناه لا تسرفوا في الإعطاء فتعطوا فوق المعروف، وقال السدي في قوله: ﴿ وَلَا شُمْرِفُوا أَ ﴾، معناه لا تعطوا أموالكم وتقعدوا فقراء، وقال ابن جريج: نزلت في ثابت بن قيس بن شهاس، جذّ نخلًا له، فقال: لا يأتيني اليوم أحد إلا أطعمته. فأطعم حتى أمسى، وليست له ثمرة، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَلَا تُسُرِفُوا أَ إِنَّكُهُ, لا يُحِبُ المُسْرِفِينَ ﴾، وقد اختار ابن جرير قول عطاء أنه نهى عن الإسراف في كل شيء، ولا شك أنه صحيح، لكن الظاهر، والله أعلم من سياق الآية حيث قال تعالى: ﴿ وَكُلُوا مِن ثَمَرِهِ وَ إِذَا أَنْمُرَ وَءَاتُوا حَقَّهُ, يَوْمَ حَصَادِهِ وَلَا لاَية حيث قال تعالى: ﴿ وَكُلُوا مِن ثَمَرِهِ وَإِذَا أَنْمُرَ وَءَاتُوا حَقَّهُ, يَوْمَ حَصَادِهِ وَلَا لاَية حيث قال تعالى: ﴿ وَكُلُوا مِن ثَمَرِهِ وَإِذَا أَنْمُرَ وَءَاتُوا حَقَّهُ, يَوْمَ حَصَادِهِ وَلَا

٣) «معاني القرآن» ـ الزجاج ـ (٢/ ٢٩٧).



<sup>(</sup> انظر: «أسباب النزول» - الواحدي - (ص/ ١٤٧).

٢) انظر: «تفسير القرآن العظيم» ـ ابن أبي حاتم ـ (رقم/ ٧٩٦٧)، و«معالم التنزيل في تفسير القرآن» ـ البغوي
 ـ (٢/ ١٦٤)، و«تفسير القرآن العظيم» ـ ابن كثير ـ (٣/ ٣٤٩).

تُسُرِفُواً ﴾ أن يكون عائدًا على الأكل، أي لا تسرفوا في الأكل، لما فيه من مضرة العقل والبدن». (١)

ويرى الباحث أن رأي ابن جرير هو رأي صائب، وهو أن النهي عن السرف، هو نهي عن الإسراف في كل شيء يتجاوز فيه حدود الله وأوامره ونواهيه، لكن النهي في هذا الموضوع بالذات مقترن بقرينة تدل عليه في سياق الآية، وهي قوله تعالى: في هذا الموضوع بالذات مقترن بقرينة تدل عليه أن السرف المنهي عنه في الآية هو السرف في الأكل، وهو ما ذهب إليه الإمام ابن كثير ويرجحه ويؤيده الباحث في هذا الترجيح ويميل إليه.

ويؤيد ذلك ما ذهب إليه الإمام محمد الطاهر ابن عاشور حيث يقول: «وقوله: ﴿ وَلاَ تُسْرِفُوا أَ ﴾ عطف على ﴿ كُلُوا ﴾ أي كلوا غير مسرفين، وهو نهي إرشاد وإصلاح، أي لا تسرفوا في الأكل فالإسراف إذا اعتاده المرء حمله على التوسع في تحصيل المرغوبات، فيرتكب لذلك مذمات كثيرة، وينتقل من ملذة إلى ملذة، فلا يقف عند حد، وقيل عطف على ﴿ وَءَاتُوا حَقَّهُ وَ اللهِ ولا تسرفوا فيها بقى بعد إتيان حقه، فتنفقوا أكثر مما يجب، وهو لا يكون إلا في الإنفاق والأكل ونحوه، وقوله: ﴿ إِنَّ مُ لَيُحِبُ ٱلمُسْرِفِينَ ﴾ استئناف قصد به تعميم حكم النهي عن الإسراف وأكد بـ «إن» لزيادة تقرير الحكم، فبين أن الإسراف من الأعمال التي لا

۱) «تفسير القرآن العظيم» ـ ابن كثير ـ (٣/ ٣٤٩، ٣٥٠).



يحبها، وهو من الأخلاق التي يلزم الانتهاء عنها، ونفي المحبة مختلف المراتب يشتد ويقل بمقدار قوة الإسراف ودرجته». (١)

وأورد فخر الدين الرازي في معنى الإسراف في هذه الآية أربعة أقوال: الأول: أن الإنسان إذا أعطى كل مال، ولم يوصل إلى عياله شيئًا، فقد أسرف، وعلى هذا فمعنى ﴿ وَلَا تُشْرِفُواۤ ۚ ﴾: لا تعطوا كله.

الثاني: قال سعيد بن مسيب: ﴿ وَلَا تُسُرِفُوا أَ ﴾ أي لا تمنعوا الصدقة». وهذان القولان يشتركان في أن المراد من الإسراف مجاوزة الحد، إلا أن القول الأول مجاوزة الإعطاء، والثاني: مجاوزة في المنع.

والثالث: قال مقاتل: «معناه لا تشركوا الأصنام في الحرث والأنعام»، وهذا أيضًا من باب المجاوزة؛ لأن من أشرك الأصنام في الحرث والأنعام فقد جاوز ما حد

الرابع: قال الزهري: «معناه لا تنفقوا في معصية الله تعالى». قال مجاهد: «لو كان أبو قبيس ـ وهو جبل معروف في الجزيرة العربية ـ ذهبًا، فأنفقه رجل في طاعة الله تعالى لم يكن مسرفًا، ولو أنفق درهمًا في معصية الله كان مسرفًا»، وهذا المعنى أراده حاتم الطائي حين قيل له: «لا خير في السرف». فقال: «لا سم ف في الخبر». (٢)



١) «التحرير والتنوير» ـ ابن عاشور ـ (٨/ ١٢٢، ١٢٣ ـ بتصر ف يسير ـ)، وانظر: «الإسر اف في ضوء القرآن الكريم " ـ د/ محمود عنبر ـ [ «مجلة الجامعة الإسلامية» ، (١٩ / ٣٨٣)].

ويرى الباحث أن أقرب المعاني وأنسبها لمعنى الآية هو القول الأول؛ لأن النهي عن الإسراف كان في سياق الحديث عن الأكل من الثمر وأداء زكاته، فدل ذلك على أن إنفاق الثمر كله يوم الحصاد وحرمان الأهل والعيال منه بالكلية صورة من صور الإسراف المنهى عنه. (۱)

 $<sup>(1197^{\</sup>circ})^{\circ}$  انظر: «أحكام القرآن» ـ الجصاص ـ ( $(77^{\circ})^{\circ}$ )، و«أحكام القرآن» ـ ابن العربي ـ ( $(77^{\circ})^{\circ}$ ) انظر: «أحكام القرآن» ـ الجصاص ـ ( $(77^{\circ})^{\circ}$ ) .



١) انظر: «الإسراف في ضوء القرآن الكريم « ـ د/ محمود عنبر ـ [ «مجلة الجامعة الإسلامية» ، (١٩/ ٣٨٤)].

أخرجه أبو داود [كِتَاب «الزَّكَاةِ»، بَابُ «الرَّجُلِ يُخْرِجُ مِنْ مَالِهِ»، (رقم/ ١٦٧٧)]، وفي إسناده ابن إسحاق، وصححه ابن خزيمة (رقم/ ٢٤٤١) وابن حبان (رقم/ ٣٣٧٢)، والحاكم (١/ ٧٧٥)، وانظر: «إرواء الغليل» (٣/ ٤١٦).

وَفِي ضَوْءِ هَذِهِ الأَيْاتِ وَالأُحَادِيثِ صَرَّحَ الْفُقَهَاءُ أَنَّ الأُوْلَى أَنْ يَتَصَدَّقَ مِنَ الْفَاضِل عَنْ كِفَايَتِهِ وَكِفَايَةِ مَنْ يُمَوِّنُهُ عَلَى الدَّوَام، وَمَنْ أَسْرَفَ بِأَنْ تَصَدَّقَ بِمَا يُنْقِصُهُ عَنْ كِفَايَةِ مَنْ تَلْزَمُهُ مُؤْنَتُهُ، أَوْ مَا يَحْتَاجُ إِلَيْهِ لِنَفَقَةِ نَفْسِهِ ـ وَلاَ كَسْبَ لَهُ ـ فَقَدْ أَثِمَ، لِقَوْل النَّبِيِّ : «كَفَى بِالْمُرْءِ إِنَّمَا أَنْ يُضَيِّعَ مَنْ يقوت»(١) وَلِإْنَّ نَفَقَةَ مَنْ يُمَوِّنُهُ وَاجِبَةٌ، وَالتَّطَوُّعُ نَافِلَةٌ، وَتَقْدِيمُ النَّفْل عَلَى الْفَرْضِ غَيْرٌ جَائِزٍ، وَلِأِنَّ الإِنْسَانَ إِذَا أَخْرَجَ جَمِيعَ مَالِهِ لاَ يَأْمَنُ فِتْنَةَ الْفَقْرِ وَشِدَّةَ نِزَاعِ النَّفْسِ إِلَى مَا خَرَجَ مِنْهُ، فَيُذْهِبُ مَالَهُ، وَيُبْطِل أَجْرَهُ، وَيَصِيرُ كَلَّا عَلَى النَّاس.

أَمَّا مَنْ يَعْلَمُ مِنْ نَفْسِهِ حُسْنَ التَّوَكُّل، وَالصَّبْرَ عَلَى الْفَقْرِ، وَالتَّعَفُّفَ عَنِ الْمُسْأَلَةِ، أَوْ كَانَ ذَا مَكْسَبِ وَاثِقًا مِنْ نَفْسِهِ، فَلَهُ أَنْ يَتَصَدَّقَ بِكُلِ مَالِهِ عِنْدَ الْحَاجَةِ، وَ لا يُعْتَبَرُ هَذَا فِي حَقِّهِ إِسْرَافًا"؛ لَمَا رُوِيَ أَنَّ أَبَا بَكْرِ ﴿ أَتَى النَّبِيَّ ﴾ بِكُل مَا عِنْدَهُ، فَقَال لَهُ: «مَا أَبْقَيْتَ لِإَهْلِك؟» قَال: أَبْقَيْتُ لَمُمُ الله وَرَسُولَه " فَهَذَا كَانَ فَضِيلَةً فِي حَقّ أَبِي بَكْرٍ، لِقُوَّةِ يَقِينِهِ وَكَمَال إِيمَانِهِ، وَكَانَ أَيْضًا تَاجِرًا ذَا مَكْسَبٍ. "

ثالثًا: الإسراف في مال اليتامي

اليتيم في الإسلام من فقد أباه ومعيله قبل سن البلوغ، هذا السن يحتاج صاحبه إلى عناية ورعاية ووصاية على ماله إن كان له مال، والوصى على مال اليتيم هو أمين

٤) انظر: «الموسوعة الفقهية الكويتية» ـ وزارة الأوقاف الكويتية ـ (٤/ ١٨٣، ١٨٤).



١) أخرجه أبو داود [كِتَابِ «الزَّكَاةِ»، بَابٌ «فِي صِلَةِ الرَّحِم»، (رقم/ ١٦٩٢)] من حديث عبد الله بن عمرو ري وحسنه الألباني.

٢) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» (١٠/ ٢٥١)، و «حاشية ابن عابدين» (٢/ ٧١)، و «المغنى» ـ ابن قدامة ـ (٣/ ٨٢، ٨٣)، و «حاشيتا قليوبي وعميرة» (٣/ ٢٠٥)، و «أحكام القرآن» ـ ابن العربي ـ (٣/ ١١٩٣).

٣) أخرجه أبو داود [كِتَاب «الزَّكَاةِ» بَابٌ «في الرُّخْصَةِ في ذَلِكَ»، (رقم/ ١٦٧٨)]، والترمذي [أَبُوَابُ «الْمُنَاقِب عَنْ رَسُولِ اللهِ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَنْ رَسُولِ الله عَن

عليه، يجب أن يتعفف عنه إن كان غنيًا، وأن يأكل منه بالمعروف إن كان فقيرًا محتاجًا، وقد نظم الله سبحانه عملية إعادة مال اليتيم إليه على مراحل؛ لتعود أمانته إليه حين يصبح قادرًا على التصرف به بحكمة وأناة وروية، وقد حذر الله الأوصياء من الإسراف والتبذير في أموال اليتامى بغير الواجب المباح لهم في حال فقرهم، وفي ذلك يقول جل في علاه: ﴿ وَابْنَلُواْ الْيَنَكَىٰ حَتَى إِذَا بَلَغُواْ ٱلنِّكَاحَ فَإِنُ وَمَن كَانَ غَنِيًا فَلْيَسْتَعْفِفٌ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلْياً كُلُّ بِاللَّمَةُ وَفِي فَإِذَا دَفَعَتُمْ إِلَيْهِمْ أَمُولَكُمُ وَلَا تَأْكُوها وَمِن كَانَ غَنِيًا فَلْيَسْتَعْفِفٌ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلْياً كُلُّ بِاللَّمَةُ وَفِي فَإِذَا دَفَعَتُمْ إِلَيْهِمْ أَمُولَكُمْ فَكَنَ بَاللَّهُ عَلَيْه فَا وَبَدَارًا أَن يَكُبُرُواْ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلْياً كُلُ بِاللَّمَةُ وَفِي فَإِذَا دَفَعَتُمْ إِلَيْهِمْ أَمُولَكُمْ فَا فَيَا فَلْ اللَّهُ وَلَا تَأْكُوها فَإِذَا دَفَعَتُمْ إِلَيْهِمْ أَمُولَكُمْ فَا فَعَيرًا فَلْياً كُلُ بِاللّهِ حَسِيبًا ﴾ النساء: ٢.

نزلت هذه الآية في ثابت بن رفاعة وفي عمه وذلك أن رفاعة توفي، وترك ابنه وهو صغير فأتى عم ثابت إلى النبي في فقال: «إن ابن أخي يتيم في حجري، فما يحل لي من ماله، ومتى أدفع إليه ماله؟» فأنزل الله تعالى هذه الآية. (١٠)

يقول القرطبي في معنى الآية: «اختلف العلماء في معنى الاختبار، فقيل: هو أن يتأمل الوصي أخلاق يتيمه ويستمع إلى أغراضه، فيحصل له العلم بنجابته والمعرفة بالسعي في مصالحه وضبط ماله ... فإذا توسم الخير، قال علماؤنا وغيرهم: لا بأس أن يدفع شيئًا من ماله يبيح له التصرف فيه، فإن نهاه وحسن النظر فيه، فقد وقع الاختبار، ووجب على الوصي تسليم جميع ماله إليه، وإن أساء النظر فيه، وجب عليه إمساك ماله عنده، وأما قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَأْكُلُوها إَسْرَافًا وَبِدَارًا أَن يَكُمُرُوا الله عليه إلى المراد:

۱) انظر: «أسباب النزول» ـ الواحدي ـ (ص/ ١٤٧).



ولا تأكلوا أموالهم، فإنَّ أكله إسراف، وبذلك ينهى الله الله الأوصياء عن أكل أموال اليتامى بغير المباح لهم إن كانوا فقراء محتاجين». (١)

ويقول الزمخشري: «معنى ﴿إِسَرَافَا وَبِدَارًا أَن يَكُبُرُوا ﴾، لا تفرطوا ولا تسرفوا في إنفاق أموال اليتامى، وتقولوا ننفق كها نشتهي قبل أن يكبر اليتامى فينتزعوها من أيدينا، ثم قسم الأمر بين أن يكون الوصي غنيًا، وبين أن يكون فقيرًا، فالغني يستعف من أكلها، ولا يطمع ويقتنع بها رزقه الله من الغنى؛ إشفاقًا على اليتيم وإبقاء ماله». (")

ويقول سيد قطب: «ويبدو من خلال النص الدقة في الإجراءات التي يتسلم بها اليتامى أموالهم عند الرشد، كذلك يبدو التشديد في وجوب المسارعة بتسليم أموال اليتامى إليهم، بمجرد تبين الرشد بعد البلوغ وتسليمها لهم كاملة سالمة، والمحافظة عليها في أثناء القيام عليها، وعدم المبادرة إلى أكلها بالإسراف قبل أن يكبر أصحابها فيتسلموها مع الاستعفاف عن أكل شيء منها مقابل القيام عليها إذا كان الولي غنيًا، والأكل منها في أضيق الحدود إذا كان الولي محتاجًا». "وبهذا يتبين لنا أن الإسراف في مال اليتيم صورة قبيحة من صور الإسراف؛ لأن فيه خيانة للأمانة واستضعافًا لليتيم، كما أنه تصرف يدل على جشع الوصي وضعف نزاهته وغياب استشعاره لرقابة ربه. ""

٤) انظر: «الإسراف في ضوء القرآن الكريم «\_د/ محمود عنبر \_ [ «مجلة الجامعة الإسلامية »، (١٩/ ٥٨٥: ٢٨٥)].



 <sup>(</sup>٥/ ٣٩، ٥٥).

۲) «الكشاف» (۱/ ٤٦٤ ـ بتصرف ـ).

۳) «في ظلال القرآن» (۱/ ٥٨٦).

# ثالثا: الإسراف في الجرائم

# الإسراف في القتل:

قال تعالى: ﴿ وَلَا نَقَتُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَمَن قُنِلَ مَظْلُومًا فَقَد جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ وَ سُلْطَنَا فَلَا يُسْرِف فِي ٱلْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنصُورًا ﴾ الإسراء: ٣٣.

إن قتل النفس البريئة كبيرة تلي الشرك بالله، فالله واهب الحياة، وليس لأحد غير الله أن يسلبها إلا بإذنه، وفي الحدود التي يرسمها، وكل نفس حرام أن تمس بقتل إلا بالحق، وهذا الحق ليس متروكًا للرأي، ولا متأثرًا بالهوى، وقد جاء في الصحيحين أن رسول الله على قال: «لا يحل دم امرئ مسلم يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله إلا بإحدى ثلاث: النفس بالنفس، والزاني المحصن، والتارك لدينه المفارق للجهاعة».

فهذه الأسباب الثلاثة المبيحة للقتل، فمن قتل مظلومًا بغير واحد من تلك الأسباب، فقد جعل الله لوليه سلطانًا على القاتل من غير إسراف في القتل، كما قال تعالى: ﴿ وَلَا نَقْتُلُوا ٱلنَّفُسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَمَن قُلِلَ مَظْلُومًا فَقَدَ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ عَلَيْكِهِ عَلَيْكُ اللهِ اللهُ ال

والمراد بالحق الذي استثناه، هو ما يباح به قتل الأنفس المعصومة في الأصل إلا بسبب ملتبس بالحق، كالقصاص من القاتل والزاني المحصن والمرتد عن دينه، والمراد بالسلطان الذي جعله الله لولي المقتول، هو التسلط على القاتل، إن شاء قتل، وإن شاء عفا، وإن شاء أخذ الدية، ومعنى الإسراف في القتل المنهي عنه في الآية، عدم مجاوزة الحد بمجاوزة ما أباحه الله له، فيقتل بالواحد اثنين أو جماعة أو يمثل بالقاتل أو يعذبه أو يقتل القاتل بعد أخذ الدية والعفو، ثم علل النهي عن السرف، فقال: ﴿ إِنَّهُ كَانَ مَنْصُورًا ﴾، أي مؤيدًا معانًا، أي الولي، فإن الله سبحانه السرف، فقال: ﴿ إِنَّهُ كَانَ مَنْصُورًا ﴾، أي مؤيدًا معانًا، أي الولي، فإن الله سبحانه

<sup>() «</sup>صحيح البخاري» [كِتَابُ «الدِّيَاتِ»، بَابُ «قَوْلِ اللهَّ تَعَالَى: ﴿ أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ ... ﴾ الماندة: ٥٥، (رقم/ ١٨٧٨)]، و «صحيح مسلم» [كِتَابُ «الْقَسَامَةِ وَاللَّكَارِبِينَ وَالْقِصَاصِ وَالدِّيَاتِ»، بَابُ «مَا يُبَاحُ بِهِ دَمُ اللهُ بن مسعود. الله بن مسعود.



نصره بإثبات القصاص له، بها أبرزه من الحجج وأوضحه من الأدلة، وأمر أهل الولايات بمعونته والقيام بحقه حتى يستوفيه، ويجوز أن يكون الضمير راجعًا إلى المقتول والمعنى: إن الله نصره بوليه، وعلى كلا الوجهين فإن الإسراف في القتل بعد هذه النصرة تجاوز للحد يجرمه الله تعالى. "

ويقول الزمخشري في معنى «الإسراف في القتل»: « فَلَا يُسُرِف ﴾ الضمير للولي، أي فلا يقتل غير القاتل ولا اثنين، والقاتل واحد، كعادة الجاهلية كان إذا قتل منهم واحد، قتلوا به جماعة، وكانوا يقتلون غير القاتل، وقيل: معنى الإسراف، المثلة، والضمير في قوله: ﴿إِنَّهُركَانَ مَنصُورًا ﴾، إما للولي، يعني حسبه أن الله قد نصره بأن أوجب له القصاص فلا يستزد على ذلك، وبأن الله قد نصره في بمعونة السلطان وبإظهار المؤمنين على استيفاء القصاص بقتله، وينصره في الآخرة) ا

وبهذا يتبين لنا أن الإسراف في القتل هي عادة جاهلية، نهى عنها الإسلام، وأن السلطان الذي جعله الله تعالى لولي المقتول، لابد أن يستغل استغلالًا حسنًا ويوظف توظيفًا سليمًا بعيدًا عن الإسراف في القتل الذي قد يتجاوز به الولي الحدود المتاحة له والمساحة التي تسمح له أن يتحرك عليها. "

٢) انظر: «الإسراف في ضوء القرآن الكريم (-د/ محمود عنبر - [ «مجلة الجامعة الإسلامية» ، (١٩/ ٣٨٥)].



١) انظر: «فتح القدير» \_ الشوكاني \_ (٣/ ٢٢٣)، و «الإسراف في ضوء القرآن الكريم « \_ د/ محمود عنبر \_
 [«مجلة الجامعة الإسلامية»، (١٩/ ٣٨٤)].

## رابعا: الإسراف في السلوك

وصف الله تعالى قوم لوط بالإسراف فقال: ﴿ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ شَهُوةً مِّن دُونِ ٱلنِّسَاءِ بَلُ أَنتُم قَوْمٌ مُّسْرِفُونَ ﴾ الأعراف: ٨١؛ لأن اللواطة أعظم من الزنا؛ لأن الزنا وضع البذر في المحرث على غير الوجه المأمور به، فهو كمن يزرع في أرض غيره أو على غير الوجه الذي يجوز أن يزرع فيها، وفي اللواطة مع ذلك تضييع البذر فمتعاطيها ممن قال الله تعالى فيه: ﴿ وَيُهُلِكَ ٱلْحَرُّتُ وَٱلنَّسُلَ ﴾ البقرة:

وعرض القرآن لموضوع الأخلاقيات، فعني به عناية كبرى، وجعله من الثمرات الأولى للإيهان بالله على وأوضح أن هناك تلازما شديدا بين عبودية الإنسان لله على والسلوك الأخلاقي الفاضل في المجتمع.

والطريقة القرآنية لعرض هذا الموضوع، أنه يربط بين مبادئ العقيدة والإيمان بالله والطريقة الله الله وأن الثانية والمبادئ السلوكية في الحياة، ويكشف عن التلازم الذي بينهما، وأن الثانية دائما نتيجة وثمرة للأولى.

فهو يوضح لك الرابطة المتينة بين اعتقادك بأنك عبد لله على والتواضع ولين الجانب لإخوانك من الناس، ويأمرك بالثاني من حيث أمرك وألزمك بالأول فهو يقول مثلا: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَدِهِلُونَ قَالُواْ سَلَامًا ﴾ الفرقان: ٦٣.

١) انظر: «الذريعة إلى مكارم الشريعة» ـ الراغب الأصبهاني ـ (ص/ ٢٢٢، ٢٢٣).



وهو يوضح لك التلازم بين اعتقادك بأن الرزق إنها يأتي من عند الله وبتقديره، وبأن المال هو مال الله جعل الناس خلفاء فيه، وبين ما ينبغي أن تلتزمه بصدد الإنفاق، من القصد في ذلك وعدم الإقتار ولا الإسراف، ويوضح لك أن الثاني نتيجة للأول دائها. فهو يقول: ﴿ وَلا بَخَعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنْقِكَ وَلا نَبَسُطُهَ كُلَّ نتيجة للأول دائها. فهو يقول: ﴿ وَلا بَخَعْلُ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنْقِكَ وَلا نَبَسُطُهَ كُلُّ اللهِ اللهِ فَنَقَعُدَ مَلُومًا تَحْسُورًا ﴾ الإسراء: ٢٩، ثم يوضح أساس هذا الأمر قائلا: ﴿ إِنَّ رَبِّكَ يَبَسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ إِنَّهُ كُانَ بِعِبَادِهِ عَنِيرًا بَصِيرًا ﴾ الإسراء: ٣٠. أي فالقرآن يقوم المعايير الأخلاقية تقويها دينيا، ويجعل وجه ضرورة الالتزام بها أي فالقرآن يقوم المعايير الأخلاقية تقويها دينيا، ويجعل وجه ضرورة الالتزام بها الإيهان بالله على بكل ما يستلزمه من توابع ومتمات، بل إنه ليهدد أولئك الذين يفضلون العثوق والفساد في الأرض بأخلاقهم السيئة، بأن أفئدتهم وعقولهم لن يفضلون العثوق وأنها ستظل منصر فة عن أن تعي شيئا من دلائل الإيهان بالله، فهو يقول مثلا: ﴿ سَأَصْرِفُ عَنْ اَيَتِي ٱلَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي ٱلأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلمُحقِق وَإِن يَهُو يقول مثلا: ﴿ سَأَصْرِفُ عَنْ اَيَتِي ٱلَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي ٱلأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلمُحقِق وَإِن يَهُو يقول مثلا: ﴿ سَأَصْرِفُ عَنْ اَيَتِي ٱلَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي ٱلأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلمُحقِق وَإِن

فإذا ما قصد الجهد إلى المثل الأعلى الواجب في الأخلاق، فيجب أن يندفع في طريقه، بحيث يتجنب الإفراط في حال تألقه، ويتجنب التفريط في حال تقاصره. وإن ذلك ليذكرنا على الفور - بنظرية «الوسط العادل» التي خصص لها أرسطو مجموعة من الفصول في كتابه: «الأخلاق». ولعل من المفيد أن نسجل تقاربًا بين النظريتين، ولكنا نرى على وجه التحديد أن مسألة معرفة ما إذا كان يوجد، أو لا يوجد بينها بنوة تاريخية - غير مطروحة؛ فالدنيا كلها تعرف أن القرآن لاحق لنظرية أرسطو، ولكن الدنيا كلها تعرف من ناحية أخرى أن من الخطأ البين

۱) انظر: «من روائع القرآن» ـ البوطي ـ (ص/ ١٦٦، ١٦٧).



تاريخيًّا القول بفرض حدوث استعارة، فإن الصلة بين الفكر الإسلامي، والفلسفة الهلينية لم تبدأ في الواقع إلا بعد قرنين من الإسلام.

وإنها الذي نقصده هو أن نحاول أن نرى فقط إلى أي حد بلغ تشابهها، وفيم يتمثل اختلافها؟

إن فكرة «المقياس» فكرة قديمة، فالفيثاغوريون يرون أن العالم عدد وتناسق، ويعترف أفلاطون في المجال الأخلاقي بوجوب أن يكون تنفيذ كل الأشياء بمقياس، وطبقًا لمقتضيات العقل السليم.

وحين أراد أرسطو أن يقدم لنا هذه الفكرة في صورة أقل تجريدًا قال بوجوب التزام «الوسط العادل» أي: تجنب الإفراط والتفريط، أو الزيادة والنقص.

ثم نجد هذا المبدأ العملي نفسه في القرآن، لا بمناسبة جهد التقوى فحسب، بل كذلك بمناسبة «القناعة»: ﴿ وَكُلُواْ وَالشَّرَبُواْ وَلا تُسْرِفُواْ اللهِ الأعراف: ٣١، و «العفة»:

﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَنفِظُونَ ﴿ إِلَّا عَلَىٰ أَزُوبِهِمْ ﴾ المؤمنون: ٥ - ٢، و «الكرم»: ﴿ مُنى: بُهِ مَى مُن مُن مُنولَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ جُخْ ﴾ الفرقان: ٢٧، و «رقة الصوت، ولطف المسلك»: ﴿ وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَاغْضُضْ مِن صَوْتِكَ ﴾ لقان: ١٩.

وإلى هذا الحد فالتشابه واضح ولكن الاعتدال الذي يمدحه الإسلام، لا يتمثل في «الوسط الحسابي»، و لا في «نقطة الذروة»، وهما القولان اللذان يتردد بينها الفكر الأرسطي، وإنها يتمثل الاعتدال في نبل يقترب بقدر الإمكان من الكهال، مقرونًا بالسرور، وبالأمل، وهو ما يعبر عنه رسول الله و يوجيهاته إلى الرفق،



ونحو ما هو عدل في ذاته: «إن الدين يسر، ولن يشاد الدين أحد إلا غلبه،

فسددوا، وقاربوا، وأبشروا». (۱)

ومن النصوص العامة في الاعتدال:

قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَجَهُّمُ بِصَلَائِكَ وَلَا ثَخَافِتُ بِهَا وَٱبْتَعْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴾ الإسراء: ١١٠. وقوله تعالى: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْمَانِ وَٱلَّذِينَ إِذَاۤ أَنفَقُواْ لَمْ يُسۡرِفُواْ وَلَمْ يَقَـٰثُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴿ اللهِ اللهِ قان: ٦٣ -٦٧.

وقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَجْعَلَ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنْقِكَ وَلَا نَبْسُطُهَ كُلَّ ٱلْبَسَطِ ﴾ الإسراء:

وقوله تعالى: ﴿ وَوَضَعَ ٱلْمِيزَانَ ﴿ ثَلَ اللَّهِ الْمِيزَانِ ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلْوَزْنَ اللَّهُ وَأَقِيمُواْ ٱلْوَزْنَ اللَّهِ الرَّمِن: ٧-٩. "
وبالجملة فإن صور ومجالات الإسراف والتبذير كثيرة ، نسأل الله أن يقينا

والمسلمين شرها ، وأن يجنبنا جميعا كل مكروه وسوء.

<sup>(</sup> انظر: «دستور الأخلاق في القرآن» ـ محمد دراز ـ (ص/ ٦٦٩: ٦٧٤ ـ بتصرف يسير ـ)، والحديث أخرجه البخاري [كِتَابُ «الإِيمَانِ»، بَابٌ «الدِّينُ يُسُرٌ»، (رقم/ ٣٩، وأطرافه فيه)] من حديث أبي هريرة. ٢) انظر: «دستور الأخلاق في القرآن» ـ محمد دراز ـ (ص/ ٦٩٨).



مجلَّم كُليت الدراساتُ الإسكامية والعربيَّة للبنات بدمنهور

# المبحث الثالث: الأساليب القرآنية في النهي عن الإسراف

المبحث الأول: أسلوب الطلب

الإِنْسَانُ مَأْمُورٌ بِالإِقْتِصَادِ وَمُرَاعَاةِ الإعْتِدَالِ فِي كُل أَمْرٍ، حَتَّى فِي الْعِبَادَاتِ الَّتِي تُقَرِّبُ إِلَى اللهُ تَعَالَى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ تَعَالَى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ تَعَالَى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ تَعَالَى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ تَعَالَى: وَلاَ يُرِيدُ اللهُ تَعَالَى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ تَعَالَى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ مَا اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

فَالْعِبَادَاتُ إِنَّمَا أُمِرَ بِفِعْلِهَا مَشْرُ وطَةً بِنَفْيِ الْعُسْرِ وَالْمَشَقَّةِ الْخَارِجَةِ عَنِ الْمُعْتَادِ، وَمِنْ هُنَا أُبِيحَ الإِفْطَارُ فِي حَالَةِ السَّفَرِ وَالْحَامِل وَالْمُرِيضِ وَاللَّرْضِعِ وَكُل مَنْ خَشِيَ ضَرَرَ الْمَنْ أُبِيحَ الإِفْطَارُ فِي حَالَةِ السَّفَرِ وَالْحَامِل وَاللَّرِيضِ وَاللَّرْضِعِ وَكُل مَنْ خَشِيَ ضَرَرَ الطَّوْمِ عَلَى نَفْسِهِ فَعَلَيْهِ أَنْ يُفْطِرَ، لاِنَّ فِي تَرْكِ الإِفْطَارِ عُسْرًا، وَقَدْ نَفَى اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ نَفْسِهِ إِرَادَةَ الْعُسْرِ ((). فَلاَ يَجُوزُ فِيهَا الإِسْرَافُ وَالْمُبَالَغَةُ. وَقَدْ صَحَّ عَنْهُ ﴿ أَنَّهُ قَالَ: (هَلَكَ المُتَنَطِّعُونَ ) (()، قَلاَ يَجُونَ فِي الْأَمْرِ. (")

وقد نهى ديننا عن الإسراف وأمر بالتوسط والاعتدال، فالإسراف مفسدة للمال مجلبة للفقر مسخطة للرب، وإذا أنفق الإنسان فعليه النظر إلى الضرورات والأولويات قبل الترف والكماليات، فعن ابن عمرو الله أن النبي قال: «قد أفلح من أسلم، وكان رزقه كفافا وقنعه الله بها آتاه». (4)

٤) أخرجه مسلم [كِتَاب «الزَّكَاةِ»، بَابٌ «في الْكَفَافِ وَالْقَنَاعَةِ»، (رقم/ ١٠٥٤)].



۱) انظر: «أحكام القرآن» ـ الجصاص ـ (۱/ ۱۲۱).

٢) انظر: «الآداب الشرعية» ـ ابن مفلح ـ (٢/ ١٠٥)، والحديث أخرجه مسلم [كتاب «الْعِلْمِ»، بَابُ «هَلَكَ التَّاتَظُعُونَ»، (رقم/ ٢٦٧٠)] من حديث عبد الله بن مسعود رها مرفوعا، وزاد الراوي «قالها ثلاثا».

٣) انظر: «الموسوعة الفقهية الكويتية» ـ وزارة الأوقاف الكويتية ـ (١٨١).

وقال أبو بكر الصديق  $\overline{I}$ : "إني لأكره أهل بيت ينفقون رزق أيام كثيرة في يوم واحد». (۱)

فالإسراف من مساوئ الأخلاق التي تعود على صاحبها وعلى المجتمع والأمة بالكثير من الأضرار، وقد نهى الله على عباده عنه.

ومما جاء في النهي عن الإسراف في النفقة، قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَآ أَنفَقُواْ لَمْ يُشْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴾ الفرقان: ٦٧.

وفي سياق النهي عن السرف في الأموال وإنفاقها، يقول : على وَاتَ ذَا ٱلْقُرُبَى حَقَّهُ، وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَلَانُبُذِرَ تَبْذِيرًا ﴿ اللَّهِ إِنَّ ٱلْمُبَذِّرِينَ كَانُوۤا إِخُوَنَ الشَّينطِينِ وَكَانَ ٱلشَّينطِينِ وَكَانَ الشَّينطِينِ وَكَانَ الشَّينطِينِ وَكَانَ الشَّينطِينِ وَكَانَ السَّينِ اللهُ اللهُ

وقد ذكر جمهور المفسرين أن التبذير هنا إنفاق المال في غير حقه. "

ومما جاء في النهي عن الإسراف في الأكل والشرب، قوله تعالى: ﴿ يَنَبَيْ ءَادَمَ خُذُواْ وَيَنَدُ كُلِّ مَسْجِدٍ وَكُلُواْ وَالشَّرِفُواْ وَلَا تُسْرِفُوا الْإِنَّهُ لَا يُحِبُ المُسْرِفِينَ ﴾ الأعراف: ٣١. وهذه الآية الكريمة جاءت بنظام دقيق محكم بشأن الأكل والشرب، زاده إيضاحا الحديث الصحيح: «ما ملأ آدمي وعاء شرا من بطن، بحسب ابن آدم أكلات يقمن صلبه فإن كان لا محالة فثلث لطعامه، وثلث لشرابه، وثلث لنفسه». "
قال أبو بكر الجصاص: «ظاهر الآية يوجب الأكل والشرب من غير إسراف، وقد أريد به الإباحة في بعض الأحوال، والإيجاب في بعضها، فالحال التي يجب فيها



انظر: «محاضرات الأدباء ومحاورات الشعراء والبلغاء» ـ الراغب الأصبهاني ـ (١/ ٥٧٩).

٢) انظر: «جامع البيان عن تأويل آي القرآن» ـ الطبري ـ (١٥/ ٧٢: ٧٤).

٣) تقدم تخريجه.

الأكل والشرب هي الحال التي يخاف أن يلحقه ضرر كأن يكون ترك الأكل والشرب يتلف نفسه أو بعض أعضائه أو يضعفه عن أداء الواجبات، فواجب عليه في هذه الحال أن يأكل ما يزول معه خوف الضرر، والحال التي هما مباحان فيها هي الحال التي لا يخاف فيها ضررا بتركهما، وظاهره يقتضي جواز أكل سائر المأكولات وشرب سائر الأشربة مما لا يحظره دليل بعد أن لا يكون مسرفا فيها يأتيه من ذلك؛ لأنه أطلق الأكل والشرب على شريطة أن لا يكون مسرفا فيهما، والإسراف مجاوزة حد الاستواء، فتارة يكون بمجاوزة الحلال إلى الحرام، وتارة يكون بمجاوزة الحد في الإنفاق فيكون ممن قال الله تعالى فيهم: ﴿ إِنَّ ٱلْمُبَدِّرِينَ كَانُواً إِخْوَانَ ٱلشَّيَاطِينِ ﴾ الإسراء: ٢٧، والإسراف وضده من الإقتار مذمومان، والاستواء هو التوسط، ولذلك قيل: دين الله بين المقصر والغالي ... وقد يكون الإسراف في الأكل أن يأكل فوق الشبع حتى يؤديه إلى الضرر فذلك محرم أبضاً». (ا

ومما جاء في النهى عن إضاعة المال، قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُؤْتُواْ ٱلسُّفَهَاءَ أَمُوالكُمُمُ ٱلَّتِي جَعَلَ أللَّهُ لَكُمْ قِيكُمًا ﴿ النساء: ٥.

كل ذلك ونظائره يؤكد حقيقة وسطية الإسلام واعتداله وتوازنه في كل أحكامه وتشريعاته.

وبذلك تستقيم حياة الإنسان الطبيعية والتكليفية، فلا تضطرب ولا تصاب بالكلل والملل!!

<sup>1) «</sup>أحكام القرآن» (٣/ ٣٣ ـ بتصرف يسير ـ).



فالمقصود من الطاعات هو استقامة النفس ودفع اعوجاجها، لا الإحصاء فإنه متعذر ...!!

وذلك ما يتلاءم مع العقول المستقيمة. ١٠٠٠

وقال تعالى: ﴿ وَلَا تَجْعَلَ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنْقِكَ وَلَا نَبْسُطُهَ كُلَّ ٱلْبَسَطِ فَنَقَعُدَ مَلُومًا مَّحْسُورًا ﴾ الإسراء: ٢٩.

وقال: ﴿ وَٱبْتَغِ فِيمَا ءَاتَنَكَ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ ۖ وَلَا تَنْسَ نَصِيبَكَ مِنَ اللَّهُ الدَّارَ ٱلْآخِرَةَ ۗ وَلَا تَنْسَ نَصِيبَكَ مِنَ اللَّهُ لَا يُحِبُّ اللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفُسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ ﴾ القصص: ٧٧.

وهذه الآية وسيلة لعلاج مشكلة الإسراف، وهي القناعة الذاتية في المعيشة والإنفاق، وهي وسيلة تَنبع من باطن المسلم وقوَّة إيهانه سلبًا وإيجابًا، دون إكراه أو ضغوط، وهي دليل على حبِّ العبد ومراقبته لله تعالى، وابتغاء مَرضاته؛ يَجعله يَلتزم بالمنهج الشرعي الذي يأمره بالزُّهد والتقشُّف، ولا يُحرِّم عليه التمتُّع بالطيِّبات من الرزق، ما دام لا يَخرج به عن حدِّ الاعتدال غير المرغوب فيه. قال ابن كثير: (قوْلُهُ: ﴿ وَابْتَغ فِيمآ ءَاتَنك اللهُ الدَّار اللَّخِرة فَلا تَنسَ الْجُزيلِ وَالنَّعْمَةِ الطَّائِلَةِ، فِي طَاعَةِ رَبِّكَ وَالتَّقَرُّبِ إِلَيْهِ بِأَنْوَاعِ الْقُرُبَاتِ، النَّتي يَحْصُلُ اللهِ بَا الثَّوَابُ فِي الدار الآخرة. وَيَوْمَ وَلا تَنسَ نَصِيبَكَ مِن الدُّنيَا ﴾ القصص: ٧٧ أي: اسْتَعْمِلْ مَا وَهَبَكَ اللهُ ثُوبَاتِ، النَّتي يَحْصُلُ لَكَ بِهَا الثَّوَابُ فِي الدار الآخرة. وَيَوْمَ وَلا تَنسَ نَصِيبَكَ مِن الدُّنيَا ﴾ القصص: ٧٧ أي: عِمَّا أَبَاحَ اللهُ فِيهَا مِنَ المُآكِلِ وَالمُشَارِبِ وَالمُلابِسِ وَالمُسَاكِنِ وَالمُناكَحِ، فَإِنَّ كَرَابًى وَالنَّعَرُ فَا وَالنَّعَرِ وَالنَّعَرِ وَالْمَاكِنِ وَالمُناكَحِ، فَإِنَّ وَالمُسَاكِنِ وَالمُناكَحِ، فَإِنَّ كَرَابًى وَالمُقَابُ وَالمُناكَحِ، فَإِنَّ وَالمُناكَحِ، فَإِنَّ

١) انظر: «مشكلة السرف في المجتمع المسلم وعلاجها في ضوء الإسلام» ـ عبد الله الطريقي ـ (ص/ ٨، ٩).



لِرَبِّكَ عَلَيْكَ حَقَّا، ولنفسك عليك حقَّا، ولأهلك عليك حَقَّا، وَلِزَوْرِكِ عَلَيْكَ حَقَّا، فَالزَوْرِكِ عَلَيْكَ حَقًّا، فَآتِ كُلَّ ذِي حَقِّ حَقَّهُ.

﴿ وَأَحْسِنَ كُمَّا أَحْسَنَ ٱللَّهُ إِلَيْكَ ﴾ القصص: ٧٧ أَيْ: أَحْسِنْ إِلَى خَلْقِهِ كَمَا أَحْسَنَ اللهُ إِلَيْكَ ﴿ وَلَا تَبْعِ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ القصص: ٧٧ أَيْ: لَا تكنْ هِمَّتُكَ بِمَا أَنْتَ فِيهِ أَنْ هُوَ إِلَيْكَ ﴿ وَلَا تَبْعِ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ القصص: ٧٧. "١ وقْسِد بِهِ الْأَرْضَ، وَتُسِيءَ إِلَى خَلْقِ اللهِ ﴿ إِنَّ ٱللهَلَا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ القصص: ٧٧. "١ وقد سخر الله تعالى للإنسان عموم الكائنات، فقال : عَلَيْ ﴿ وَسَخَرَلَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ الجاثية: ١٣.

وقال: ﴿ أَلَوْ تَرَوْأُ أَنَّ ٱللَّهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ، ظَنْهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾ لقان: ٢٠.

والمطلوب من الإنسان أن يصرف هذه المسخرات في إطار وظيفته الرئيسة (عبادة الله وطاعته) ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيعَبُدُونِ ﴾ الذاريات: ٥٦.

وذلك فيها يحقق المصلحة العامة والخاصة، العاجلة والآجلة، حاشا ما كان فيه مفسدة عامة أو خاصة، عاجلة أو آجلة، فإنه لا يجوز أن تصرف فيه تلك المسخرات.

ومن مظاهر هذه المسخرات وعناصرها: الهواء، والماء، والتربة، والنبات، والمحاصيل الزراعية، والحيوان.

١) «تفسير القرآن العظيم» (٦/ ٢٥٢، ٢٥٤).



وكلها من نعم الله الظاهرة التي يجب المحافظة عليها وتقييدها بالشكر ﴿ وَإِذَ تَأَذَّكَ رَبُّكُمُ لَهِن شَكَرْتُمُ لَأَزِيدَنَّكُمُ ۗ وَلَهِن كَفَرْتُمُ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴾ إبراهيم: ٧.

وقد حذر الشارع من إتلاف هذه النعم وإفسادها بأي لون من ألوان الإفساد، ما لم يكن في ذلك مصلحة راجحة، فقال : و لا نُفتِ بُوا في ألاَرْضِ بَعَدَ وَالمَاكِمَا اللهُ الأعراف: ٥٦.

يقول ابن كثير: «ينهى تعالى عن الإفساد في الأرض، وما أضره بعد الإصلاح، فإذا كانت الأمور ماشية على السداد ثم وقع الإفساد بعد ذلك كان آخر ما يكون على العباد». (١٠)

وقال سبحانه: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْمِهِ وَالدُّنْيَا وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْمِهِ وَهُوَ أَلَدُ الْخِصَامِ ﴿ فَ وَإِذَا تَوَلَّى سَكَىٰ فِي اللَّرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ الْحَرْثَ وَالنَّمْ لَلَّ وَلَيْهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ ﴿ فَ اللَّهِ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ ﴿ فَ اللَّهُ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ ﴿ فَ اللَّهُ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ ﴿ فَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّ

وهذه الآية كما يقول القرطبي: «تعم كل فساد كان، في أرض أو مال أو دين، وهو الصحيح إن شاء الله». "

وقريب من هذه الآية قوله تعالى: ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَيْتُمْ أَن تُفْسِدُواْ فِ ٱلْأَرْضِ وَتُقَطِّعُواْ أَرْحَامَكُمْ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ فَأَصَمَهُمْ وَأَعْمَىٰ أَبْصَرَهُمْ ﴿ اللَّهُ عَمد: ٢٢ -٢٢.

٢) «الجامع لأحكام القرآن» (٣/ ١٨).



<sup>1) «</sup>تفسير القرآن العظيم» (٢/ ٢٣١).

يقول الطاهر ابن عاشور: "وفي الآية إشعار بأن الفساد في الأرض وقطيعة الأرحام من شعار أهل الكفر، فها جرمان كبيران يجب على المؤمنين اجتنابها"." وهكذا يظهر أن الفساد جريمة اجتماعية تجب محاربتها وذلك أن من أهم مقاصد التشريع - كما يقول ابن عاشور -: "حفظ نظام العالم، واستدامة صلاحه بصلاح المهيمن عليه، وهو نوع الإنسان، ويشمل صلاحه صلاح عقله وصلاح عمله وصلاح ما بين يديه من موجودات العالم الذي يعيش فيه، قال الله حكاية عن بعض رسله وتنويها به ... ﴿إِنْ أَرْبِيدُ إِلّا ٱلْإِصْلَاحَ مَا ٱسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلّاً الله هود: ٨٨.

وقال حكاية: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ لِأَخِيهِ هَـُرُونَ ٱخْلُفَنِي فِي قَوْمِي وَأَصْلِحْ وَلَا تَنْبِعُ سَبِيلَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ الأعراف: ١٤٢.

فهذه أدلة صريحة كلية دلت على أن مقصد الشريعة إصلاح هذا العالم وإزالة الفساد منه، وذلك في تصاريف أعمال أهل العالم ... ولقد علمنا أن الشارع ما أراد الإصلاح المنوه به مجرد صلاح العقيدة وصلاح العمل بالعبادة كما قد يتوهم، بل أراد منه صلاح أحوال الناس وشئونهم في الحياة الاجتماعية، فإن قوله تعالى:

﴿ وَإِذَا تَوَلَىٰ سَكَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱلنَّسْلَ ﴾ البقرة: ٢٠٥، أنبأنا بأن الفساد المحذر منه هنالك هو إفساد موجودات هذا العالم. "

٢) «مقاصد الشريعة الإسلامية» (ص/ ٦٣: ٥٥).



۱) «التحرير والتنوير» (۲٦/ ۱۱۳ ـ بتصرف يسير ـ).

وإذ عرفنا أن الفساد للبيئة وعناصرها مما حظره الشارع؛ فإن الإسراف في استعمالها والاستفادة منها يعد لونا من ألوان الإفساد. ‹››

والإسراف من صور إضاعة المال، وكما أمر الله تعالى أن يكتسب العباد أموالهم من حلال طيب كما في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مِمّافِى الْأَرْضِ حَلَالًا مَن حلال طيب كما في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مِمّافِى الْأَرْضِ حَلَالًا طَيّبًا ﴾ البقرة: ١٦٨، فإنه نهاهم عن إضاعة المال وإعطائه السفهاء فتفوت بذلك مصالح كثيرة ويكون الفقر والحاجة: ﴿ وَلا تُؤْتُوا الشَّفَهَاءَ أَمُولَكُمُ اللَّتِي جَعَلَاللَّهُ لَكُمْ قَلِيهُ السَّفَهاء وَمُولَكُمُ اللَّهِ كره لكم قيلاً ﴾ النساء: ٥، وقد ثبت في الصحيحين "عن النبي في قوله: "إن الله كره لكم ثلاثا ... "، ذكر منها "إضاعة المال».

من أجل ذلك حرم الله الاعتداء على الأموال بأي صورة من الصور فقال : على الأموال بأي صورة من الصور فقال : على الأورك وَلَا تَأْكُوا أَمْوَالكُم بَيْنَكُم بِٱلْبَطِلِ وَتُدْلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَامِ لِتَأْكُلُوا فَرِيقًا مِّنَ أَمُوالِ النَّاسِ بِٱلْإِثْمِ وَأَنتُمْ تَعُلَمُونَ ﴾ البقرة: ١٨٨.

كما حرم السرقة ووضع حدا للسارق يقام عليه بعد ثبوت ارتكابه السرقة: ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَاقَطَعُوا أَيدِيهُ مَا جَزَاءً بِمَاكَسَبَا نَكَلًا مِّنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَزِيزُ مَكَدُ ﴾ المائدة: ٣٨، إلى غير ذلك من الأدلة الكثيرة التي تحرم الاعتداء على الأموال وإضاعتها.

٢) «صحيح البخاري» [كِتَابُ «الزَّكَاةِ»، بَابُ «قَوْلِ اللهَّ تَعَالى: ﴿ لَا يَسْعَلُونَ ٱلنَّاسَ إِلْحَافًا ﴾ البقرة: ٢٧٣ ...، (رقم/ ١٤٧٧، وطرفه في ٨٤٤)]، و«صحيح مسلم» [كِتَابُ «الْأَقْضِيَةِ»، بَابُ «النَّهْيِ عَنْ كَثْرَةِ الْمُسَائِلِ مِنْ غَيْرِ حَاجَةٍ، وَالنَّهْيِ عَنْ مَنْعٍ وَهَاتِ، وَهُوَ الإمْتِنَاعُ مِنْ أَدَاءِ حَقِّ لَزِمَهُ، أَوْ طَلَبِ مَا لَا يَسْتَحِقُّهُ»، (رقم/ ٩٣٥)].



١) «مشكلة السرف في المجتمع المسلم وعلاجها في ضوء الإسلام» ـ عبد الله الطريقي ـ (ص/ ٥٣: ٥٦).

# أولا: أسلوب المدح والذم

إن الإسراف والتبذير في المأكل والمشرب والملبس والمسكن ووسائل المواصلات والراحة مما يثقل كاهل رب الأسرة ويبقى طيلة حياته في حالة الفقر والإعواز. لذلك قَال الله تَعَالَى فِي صِفَاتِ المُؤْمِنِينَ، ممتدحا أهل الوسطية في النفقة الذين لا يبخلون ولا يسرفون: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا آنَفَقُواْ لَمْ يُستَرِفُواْ وَلَمْ يَقَتْرُواْ وَكَمْ يَقَتْرُواْ وَكَانَ بَيْنَ فَوْاللَّهُ عَلَاكُ قَوَامًا ﴾ الفرقان: ٢٧.

فيجب أن يكون الإنسان واعيا في حياته كلها ومنها الوضع الاقتصادي فيجب أن يتنبه ويسلك جانب الاقتصاد في حياته ويجانب الإسراف والتبذير اللذينِ يوديان بحياته وبعد ذلك يصبح فقيراً.

وكذلك حرص القرآن الكريم في أكثر من موطن على أن يصف المسرف بقربه من الكفر حيث ابتعد عن الآخرة وانغمس في الدنيا، وأن المبذرين كانوا إخوان الشياطين فلا فرق بينهم، فقال تعالى: ﴿ وَلَا نُبَذِّرُ تَبَذِيرًا اللهِ إِنَّ ٱلْمُبَذِينَ كَانُواً إِخُونَ ٱلشَّينَطِينِ ﴾ الإسراء: ٢٦ -٧٠.

ومن يتأمل في واقع الإسرف والتبذير، وأهلها يلحظ أن الترف يجيء تالياً ونتيجة لها؛ فكفي بها ضرراً وشراً.

وقد وردت مادة «ترف» في القرآن الكريم ثماني مرات، وكلها جاءت في سياق الذم للترف والمترفين، كقوله الله معللا تعذيب أصحاب الشمال: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَبْلَ ذَلِكَ مُتْرَفِينَ ﴾ الواقعة: ٥٤.



قال السعدي: «أي قد ألهتهم دنياهم وعملوا لها وتنعموا، وتمتعوا بها، فألهاهم الأمل عن إحسان العمل، فهذا هو الترف الذي ذمهم الله عليه». (() وفي سياق الذم لأصحاب المال والجاه الذين سخروهما لشهواتهم يقول في سياق الذم لأصحاب المال والجاه الذين سخروهما لشهواتهم يقول في وَإِذَا أَرَدُنَا أَن نُهُلِكَ قَرْيَةً أَمَرَنا مُتَرَفِها فَفَسَقُواْ فِنها فَحَقَ عَلَيْها الْقَوْلُ فَدَمَرْنَها تَدْمِيرًا الله اعناد الله الله اعناد الله المنافذ ا

وفي قوله: ﴿ أَمَرُّنَا ﴾ قراءات:

فقد قرئ «أُمَرْنَا» بفتح الهمزة بدون مد وفتح الميم مع التخفيف، من الأمر.

وقرئ «أُمَّرْنَا» بفتح الهمزة بدون مد وتشديد الميم، من الإمارة.

وقرئ «آمَرْنَا» بمد ثم فتح للميم مع التخفيف أي أكثرناهم.

قال الطبري بعد أن ساق القراءات وتفسيراتها: «وأولى القراءات في ذلك عندي بالصواب قراءة من قرأ: ﴿ أُمَرْنَا مُتَرَفِهَا ﴾ بقصر الألف من «أُمَرْنَا» وتخفيف الميم منها لإجماع الحجة من القراء على تصويبها دون غيرها، وإذا كان ذلك هو الأولى بالصواب بالقراءة فأولى التأويلات به تأويل من تأوله: أمرنا أهلها بالطاعة فعصوا وفسقوا فيها فحق عليهم القول؛ لأن الأغلب من معنى «أُمَرْنَا»: الأمر الذي هو خلاف النهى دون غيره». "

وأيا كان تفسير الآية، فإنها تشير إلى أن أكثر أهل المال والجاه والسلطة يغترون بها عندهم فيسخرونه في غير طاعة الله ويصدون عن الخير.

٢) انظر: «جامع البيان عن تأويل آي القرآن» (١٤/ ٥٣٧: ٥٣٢).



<sup>(</sup>١) «تيسير الكريم الرحمن» (ص/ ٨٣٤).

يقول الشوكاني: «ومعنى مترفيها المنعمون الذين قد أبطرتهم النعمة وسعة العيش، والمفسرون يقولون في تفسير المترفين: إنهم الجبارون المتسلطون والملوك الجائرون، قالوا: وإنها خصوا بالذكر لأن من عداهم أتباع لهم». (١٠)

وفي السياق نفسه يقول الحق : ﴿ كُلَّا إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَيَطْغَى ۚ أَن رَّءَاهُ ٱسْتَغْنَى ﴿ إِنَّ إِنَّ إِلَّ رَبِكَ ٱلرُّجْعَىٰ ﴾ ﴿ العلق: ٦ -٨.

و «الطغيان»: هو مجاوزة الحد، وكل شيء جاوز المقدار والحد في العصيان فهو طاغ. (٢)

ولكثرة مذام الإسراف ذم الله تعالى أعظم مما ذم به البخل فقال: ﴿ وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغُلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَا نَبْسُطُهَ كَا كُلَّ ٱلْبَسْطِ فَنَقَعُدَ مَلُومًا تَحْسُورًا ﴾ الإسراء: ٢٩. ملومًا من جهة من سألك فلم تجد ما تعطيه، وحسيرًا عن بلوغ مرادك وبهذا ألم المتنبى فقال: "

فلا ينحلل في المجد مالك كله \* \* \* فينحل مجد كان بالمال عقده فلا مجد في الدنيا لمن قل ماله \* \* \* ولا مال في الدنيا لمن قل مجده

وليس الإسراف متعلقًا بالمال فقط، بل بكل شيء وضع في غير موضعه اللائق به، ألا ترى أن الله تعالى وصف قوم لوط بالإسراف لوضعهم البذر في غير المحرث، فقال: ﴿ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ شَهُوةً مِّن دُونِ ٱلنِّسَاءَ بِلَ الْتُمُ قَوْمٌ مُسْرِفُونَ ﴾ الأعراف: ٨١.

٣) انظر: «دواوين الشعر العربي على مر العصور» (٤٧/ ٢٤٥).



 <sup>(</sup>فتح القدير» (٣/ ٢١٤).

۲) انظر: «المصباح المنير» (ص/ ٣٧٤).

ووصف فرعون بقوله: ﴿إِنَّهُ وَكَانَ عَالِيًا مِّنَ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ الدخان: ٣١. وقوله: ﴿ وَإِنَّ فِرْعَوْنَ لَعَالِ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّهُ لِمِنَ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ يونس: ٨٣.

وذم من يأكل مال نفسه إسرافًا وبدارًا، فقال تعالى: ﴿ وَٱبْنَلُواْ ٱلْمِنَكَى حَقَّى إِذَا بَلَغُواْ الْمِنَكُمَ وَلَا تَأْكُلُوهَا إِسْرَافًا وَبِدَارًا النَّيِكَاحَ فَإِنْ ءَانَسَتُم مِّنْهُمُ رُشُدًا فَٱدْفَعُواْ إِلَيْهِمْ أَمْوَلَهُمْ وَلَا تَأْكُلُوهَا إِسْرَافًا وَبِدَارًا أَن يَكْبَرُواْ ﴾النساء: ٦. (١)

ثانيا: أسلوب الثواب والعقاب

القرآن ذو صبغة ترغيبية وترهيبية واضحة.

فخذ في جانب الترغيب قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَعِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسَرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا نَقَنَظُواْ مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ مُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ الزمر: ٥٣. وقوله: ﴿ وَٱلَذِينَ إِذَا أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴾ الفرقان: ٦٧.

وقد جاء ذلك في سياق صفات عباد الرحمن وسهاتهم المتميزة وما أعد الله لهم من نعيم ﴿ أُوْلَتَهِكَ يَجُمْ رَوْنَ اللهُ لَهُمْ مَن نعيم ﴿ أُوْلَتَهِكَ يَجُمْ رَوْنَ اللهُ لَهُمْ مَن نعيم ﴿ أُوْلَتَهِكَ يَجُمْ رَوْنَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

وخذ في مقام الترهيب قوله تعالى: ﴿ بِعَذَابِ مِّن قَبْلِهِ - لَقَ الْوَارَبَّنَا لَوْلاَ أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَبِعَ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَىٰ ﴿ اللَّهُ أَن نَذِلَ وَنَخْزَىٰ ﴿ اللَّ فَلْ كُلُّ لِكَ الْمَانَ فَلَ كُلُّ لِكَ الْمَانَ فَلَ اللَّهُ اللَّهُ الْمَانَ فَلَ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

١) انظر: «الذريعة إلى مكارم الشريعة» ـ الراغب الأصبهاني ـ (ص/ ٢٦٩، ٢٨٦).



قال الشعراوي: «قوله: ﴿ وَكَنَالِكَ ٱلْمَوْمَ نُسَىٰ ﴾ أي تُنسَى في النعيم وفي الجنة، لكنك لا تُنسى في العقاب والجزاء.

ثم يقول الحق سبحانه: ﴿ وَكَذَلِكَ نَعْزِى مَنْ أَسَرَفَ ﴾، قوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ ﴾ أي: مثل هذا الجزاء ﴿ فَكَذَلِكَ ﴾، والإسراف: تجاوز الحدِّ في الأمر الذي له حَدُّ معقول، فالأكْل مثلاً جعله الله لاستبقاء الحياة، فإنْ زاد عن هذا الحدِّ فهو إسراف.

دَخُلك الذي يسَّره الله لك يجب أن تنفق منه في حدود، ثم تدَّخر الباقي لترقى به في الحياة، فإنْ أنفقتَه كله فقد أسر فْتَ، ولن تتمكن من أن تُرقِّى نفسك في ترف الحياة ... وللإسلام نظرته الواعية في الاقتصاديات، فالحق يريد منك أنْ تنفق، ويريد منك ألاَّ تُسرِف وبين هذين الحدَّيْن تسير دَفّة المجتمع، ويدور دولاب الحياة، فإنْ بالغتَ في حَدِّ منها تعطلتْ حركة الحياة، وارتبك المجتمع وبارت السلع.

وقوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ نَجْزِى مَنْ أَسَرَفَ ﴾، فأنزل الإسراف منزلة تالية لعدم الإيهان؛ لذلك قال بعدها: ﴿ وَلَمْ يُؤْمِنُ بِتَايَنتِ رَبِّهِ ۚ ﴾؛ لأنه حين ينقل الحلال إلى الحرام، أو الحرام إلى الحرام الله» . (١)

وقوله سبحانه: ﴿ وَكُلُواْ وَاَشْرَبُواْ وَلَا تُسْرِفُواْ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ الأعراف: ٣١. وإذا كان الله تعالى لا يحب المسرفين، ففي ذلك نذارة لهم وتخويف، وتحذير.

۱) «التفسير» (۱۵/ ۹٤٤٢: ٩٤٤٢ ـ بتصرف يسير ـ).



### مجلَّة كُلِيمَ الْدراساتُ الإسلاميمَ والعربيَّمَ للبناتُ بدمنهور

وأبلغ ترهيبا من ذلك قوله تعالى في حق المبذرين: ﴿ إِنَّ ٱلْمُبَذِّرِينَ كَانُوٓا إِخْوَانَ الشَّيَطِينِ وَكَانَ ٱلشَّيْطِينِ وَكَانَ ٱلشَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفُ كُذَّابُ ﴾ غافر: ٢٨. وسياق الترهيب واضح في ذلك.

وأشهر قصة للإسراف والترف والبذخ والأشر والبطر في القرآن العظيم هي قصة قارون، وقد جاءت مفصلة وبأسلوب قرآني بليغ، تصور تلك الشخصية الشاذة، وعلوها في الأرض وموقف الناس المعاصرين لها منها.

فقد كان من قوم موسى ؟ فبغى وتجبر، بسبب ماله الوفير، وظن أنه أفضل الناس وأكرمهم وأعلمهم وأنه جدير بالمال دون غيره، فمنع حق الله في المال، وأسرف في التزيي بالزينة، فجمع بين الشح والسرف، فاستحق العذاب الشديد فَنَسَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ ٱلْأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ مِن فِئَةٍ يَنصُرُونَهُ مِن دُونِ ٱللّهِ وَمَا كَانَ

وقد جاءت قصته في سورة القصص من الآية (٧٦) حتى الآية (٨٣).

# المبحث الرابع: آثار وثمرات الإسراف وعواقبه

أولا: الآثار الدنيوية على الفرد والمجتمع

ما أمر الله تعالى بشيء إلا كان للعباد فيه مصلحة عاجلة أو آجلة، وما نهى عن شيء إلا كان فيه مفسدة عاجلة أو آجلة، والمصالح كلها خيور نافعات حسنات، والمفاسد بأسرها شرور مضرات سيئات، وقد غلب في القرآن استعمال الحسنات في المصالح، والسيئات في المفاسد. (۱)

وقد ثبت بالأدلة القطعية المتضافرة ـ كما مر معنا ـ أن السرف مما نهى الله عنه ورسوله، ومما تأنف منه نفوس العقلاء.

ولذا لا بدأن تكون له سلبيات وأضرار ومفاسد تعود على الفرد والجماعة، وعلى الدين والدنيا، ويمكن تصنيف هذه الآثار كالآتي:

١- عدم هدايتهم وإضلالهم:

فمن عقوبات المسرفين في الحياة الدنيا أن الله الله يهديهم إلى الحق، ولا يرشدهم إلى الهدى، ولا يشرح صدورهم إلى الإيهان، حيث يقول سبحانه: ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَهُدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفُ كُذَّابُ ﴾ غافر: ٢٨، وقد جاءت هذه الفاصلة القرآنية في ختام آية تحدثت عن مؤمن آل فرعون، وسأذكر الآية كاملة بسبب اختلاف العلماء في خاتمة الآية وفاصلتها حيث سأتناول تفسيرها بشيء من الإسهاب، يقول سبحانه: ﴿ وَقَالَ رَجُلٌ مُّؤَمِنُ مِّنَ عَالِ فِرْعَوْنَ يَكُنُمُ إِيمَنَهُ وَ أَنقَتُلُونَ رَجُلًا أَن سبحانه: ﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُّؤَمِنُ مِّنَ عَالِ فِرْعَوْنَ كَ يَكُنُمُ إِيمَنَهُ وَ أَنقَتُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَجِّ اللَّهُ وَقَدْ جَآءَكُم بِالبِيتِ مِن رَبِّكُمُ وَإِن يَكُ كَذِبًا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ وَإِن

١) انظر: «قواعد الأحكام في مصالح الأنام» ـ ابن عبد السلام ـ (ص/٤).



يَكُ صَادِقًا يُصِبَكُم بَعْضُ ٱلَّذِى يَعِدُكُمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفُ كَذَابُ ﴾ غافه: ٢٨.

فجملة: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ مُسْرِفُ كُذَّابٌ ﴾، يجوز أنها من قول مؤمن آل فرعون، فالمقصود منها تعليل قوله: ﴿ وَإِن يَكُ كَذِبُّا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُۥ وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبَكُم بَعْضُ ٱلَّذِى يَعِدُكُمْ ﴾، أي لأن الله لا يقره على كذبه، فإن كان كاذبًا على الله فلا يلبث أن يفتضح أمره أو يهلكه؛ لأن الله لا يمهل الكاذب عليه، والمسرف هنا هو المسرف في الكذب؛ لأن أعظم الكذب أن يكون على الله، وإذا كان المراد الإسراف في الكذب، تعين أن قوله ﴿ كُذَّاتُ ﴾ عطف بيان؛ إذ ليس ثمة إسراف هنا غير إسراف الكذب، ويجوز أن تكون جملة ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِي ﴾ جملة معترضة بين كلامي مؤمن آل فرعون، ليست من حكاية كلامه، وإنها هي قول من جانب الله في قرآنه، يقصد منها تزكية هذا الرجل المؤمن الذي هداه الله للحق وأنه تقى صادق، فيكون نفى الهداية عن المسرف الكذاب، كناية عن تقوى هذا الرجل وصدقه؛ لأنه نطق عن هدي، والله لا يعطى الهدى من هو مسرف كذاب.١٠٠ ويقول الرازي في تفسير قوله تعالى: ﴿ إِنَّ أَللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ مُسْرِفُ كُذَّابُ ﴾: «ويحتمل أيضًا أن يكون المراد أن فرعون مسرف في عزمه على قتل موسى، كذاب في إقدامه على ادعاء الإلهية، والله لا يهدي من هذا شأنه وصفته بل يبطله ويهدم أمره». (۲)

 $<sup>^{(1\</sup>cdot)}$  (مفاتيح الغيب) = «التفسير الكبير) ( $^{(1\cdot)}$ 



انظر: «التحرير والتنوير» ـ الطاهر ابن عاشور ـ (۲۲/ ۱۳۰، ۱۳۱).

والمعنى: «فينذرهم بإضلالهم الله الذي ينتظر كل مسرف مرتاب في عقيدته وقد جاءته معها البينات». (١)

ويقول البيضاوي: ﴿ كَنْ اللَّهُ ﴾ مثل ذلك الضلال ﴿ يُضِلُّ اللَّهُ ﴾ في العصيان ﴿ مَنْ هُوَ مُسْرِقُ مُّرْتَابُ ﴾ شاك فيها تشهد به البينات؛ لغلبة الوهم والانهاك في التقليد». "

وبهذا يتبين لنا أن إضلال المسرفين وعدم هدايتهم من العقوبات التي يعاقبهم الله بها في الدنيا. ""

# ٢ ضنك عيشهم:

فمن العقوبات الدنيوية التي يعاقب الله بها المسر فين أنهم يعيشون في الدنيا في ضيق من العيش، يعانون الفقر ويكابدون من القلة والعوز؛ لقاء تقصير هم في جنب الله، وإسرافهم في معصية الله، وفي ذلك يقول : وَمَن أَعُرَضَ عَن فِإِنَّ لَهُ، مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحَشُرُهُ، يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَى اللهُ قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنِي آَعْمَى وَقَدْ كُنتُ بَصِيرًا الله فَنعَلَى كَذَلِك أَنتُك ءَاينتُنا فنسِيئًا لَي اللهُ عَلَى كَذَلِك أَنتُك ءَاينتُنا فنسِيئًا

٣) انظر: «الإسراف في ضوء القرآن الكريم" ـ د/ محمود عنبر ـ [«مجلة الجامعة الإسلامية»، (١٩/ ٣٩٢، ٣٩٣)].



۱) انظر: «في ظلال القرآن» ـ سيد قطب ـ (٥/ ٣٠٨١).

۲) «أنو ار التنزيل وأسر ار التأويل» (۲/ ۳٤٠).

وَكَذَالِكَ ٱلْمَوْمَ نُنسَىٰ ﴿ اللَّهِ عَكَذَالِكَ نَجْزِى مَنْ أَسَرَفَ وَلَمْ يُؤْمِنُ بِتَايَنتِ رَبِّهِ ۚ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَدُّ وَكَذَالِكَ ٱلْمَخِرَةِ أَشَدُّ وَكَالَاكِ اللَّاخِرَةِ أَشَدُّ وَأَبْقَىٰ ﴿ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

ومعنى ذلك أن مع الدين التسليم والقناعة والتوكل على الله، فصاحبه ينفق ما رزقه بسماح وسهولة، فيعيش عيشًا رافعًا، والمعرض عن الدين مستول عليه الحرص الذي لا يزال يطمح به إلى الازدياد من الدنيا، مسلط عليه الشح الذي يقبض يده عن الإنفاق، فعيشه ضنك وحاله مظلمة كما قال بعض العلماء: لا يعرض أحد عن ذكر ربه إلا أظلم عليه وقته وتشوش عليه رزقه، وقد توعد الله المسرفين في المعاصي المعرضين عن ذكر ربهم بعقوبة دنيوية، وهي المعيشة الضنك في الدنيا، بالإضافة إلى العقوبة الأخروية. ()

فالحياة المقطوعة الصلة بالله ورحمته الواسعة ضنك مهما يكن فيها سعة ومتاع، إنه ضنك الانقطاع عن الاتصال بالله والاطمئنان إلى حماه، ضنك الحيرة والقلق والشك، ضنك الحرص والحذر، الحرص على ما في اليد، والحذر من الفوت، ضنك الجري وراء بارق المطامع، والحسرة على كل ما يفوت، وما يشعر القلب بطمأنينة الاستقرار إلا في رحاب الله، وما يحس راحة الثقة إلا وهو متمسك بالعروة الوثقى التي لا انفصام لها، إن طمأنينة الإيهان تضاعف الحياة طولًا وعرضًا وعمقًا وسعة، والحرمان منه شقوة لا تعدلها شقوة الفقر والحرمان، ولقد أسرف من أعرض عن ذكر ربه، أسرف فألقى بالهدى من بين يديه، وهو أنفس

۱) انظر: «الكشاف» ـ الزمخشري ـ (۳/ ۹۲، ۹۳).



ثراء وذخر، وأسرف في إنفاق بصره في غير ما خلق له، فلم يبصر من آيات الله شيئًا، فلا جرم يعيش معيشة ضنكًا. (١)

## ٣- تزيين أعمالهم لهم:

من العقوبات الدنيوية التي يعاقب الله بها المسرفين، تزيين أعمالهم لهم وتحسينها في نظرهم وتحبيبها إلى قلوبهم، وفي ذلك يقول الله : وإذا مَسَ ٱلْإِنسَانَ ٱلضُّرُّ وَعَانا لِجَنْبِهِ وَأَوْ قَاعِدًا أَوْ قَايِمًا فَلَمّا كَشَفْنا عَنْهُ ضُرَّهُ، مَرَّ كَأَن لَمْ يَدْعُنا إِلَى ضُرِّ مَسَّلَهُ كَذَلِك رُبِينَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُون في يونس: ١٢.

يقول البيضاوي في معنى قوله تعالى: ﴿ زُيِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ يونس: ١٢: «من الانهماك في الشهوات والإعراض عن العبادات». (")

ويقول النسفي: ﴿ كَذَالِكَ ﴾، أي مثل ذلك التزيين ﴿ زُيِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ ﴾ للمجاوزين الحد في الكفر، زين الشيطان بوسوسته ﴿ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ من الإعراض عن الذكر واتباع الكفر». "

ويقول الرازي: «الكاف في قوله تعالى: ﴿كَنَالِكَ ﴾ للتشبيه، والمعني كما زين لهذا الكافر العمل القبيح المنكر، ﴿ زُبِينَ لِلمُسْرِفِينَ مَا كَانُوا لَيَعْمَلُونَ ﴾ من الإعراض عن الذكر ومتابعة الشهوات». (\*)

 $<sup>\</sup>xi$ ) «مفاتیح الغیب» = «التفسیر الکبیر» (۱۷/ ۲۰).



۱) انظر: «في ظلال القرآن» ـ سيد قطب ـ (٤/ ٢٣٥٥، ٢٣٥٦).

۲) «أنوار التنزيل وأسرار التأويل» (۱/ ٤٣٠).

٣) «مدارك التنزيل وحقائق التأويل» (١/ ٥٣١).

ويقول ابن عاشور: «المراد بالمسرفين هنا الكافرين، واختير لفظ (المسرفين)؛ لدلالته على مبالغتهم في كفرهم، وقد أسند فعل التزيين إلى الشيطان غير مرة، أو لأن معرفة المزين لهم غير مهمة ههنا، وإنها المهم الاعتبار والاتعاظ باستحسانهم أعهاهم الذميمة، والمعنى أن شأن الأعهال الذميمة القبيحة إذا تكررت من أصحابها أن قصر لهم دربه، تحسن عندهم قبائحها فلا يكادون يشعرون بقبحها فكيف يقلعون عنها». (۱)

فمن خلال أقوال المفسرين نلاحظ أن المسرفين يتهادون في إسرافهم من غير الشعور بأن هناك حسيبًا ولا رقيبًا، يستحسنون أعهالهم وتزين لهم أفعالهم دون شعور بذنب أو الإحساس بخطيئة، وهم لا يدرون أن ما يقعون فيه من شر أفعالهم وأقوالهم هي عقوبة دنيوية لهم على سوء إسرافهم وقبح تصرفاتهم. "كالها الملاكهم واستئصالهم:

٢) انظر: «الإسراف في ضوء القرآن الكريم» ـ د/ محمود عنبر ـ [«مجلة الجامعة الإسلامية»، (١٩/ ٣٩٤،
 ٣٩٥)].



انظر: «التحرير والتنوير» (۱۱/ ۱۱۲).

فقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ صَدَقَنَاهُمُ ٱلْوَعَدَ ﴾ أي الذي وعدهم ربهم ليهلكن الظالمين، صدقهم الله وعده، وفعل ذلك، ولهذا قال: ﴿ فَأَنَجَينَاهُمْ وَمَن نَشَاءُ ﴾ أي أتباعهم من المؤمنين ﴿ وَأَهْلَكُنَا ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ أي المكذبين بها جاءت به الرسل. "فتلك سنة الله في اختيار الرسل، ومثلها سنته في إنجائهم ومن معهم وإهلاك المسرفين الظالمين المكذبين، فهي سنة جارية كسنة اختيارهم، وقد وعدهم الله النجاة هم والمؤمنين معهم إيهانا حقيقيا يصدقه العمل فصدقهم وعده، وأهلك الذين كانوا يسرفون عليهم ويتجاوزون الحد معهم. ""

وقد بين الله على في موضع آخر طريقة إهلاك المسرفين من قوم لوط ؟، فقال سبحانه: ﴿ لِنُرْسِلَ عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِن طِينِ ﴿ ثَلَى مُسَوَّمَةً عِندَ رَبِكَ لِلْمُسْرِفِينَ ﴿ ثَا ﴾ الذاريات:

٣٣ -٣٤، أي لنرجمهم بحجارة من طين متحجرة، ومعنى ﴿ مُسَوَّمَةً ﴾ معلمة بعلامات تعرف بها، وقيل كانت مخططة بسواد وبياض، وقيل بسواد وحمرة، وقيل معروفة بأنها حجارة العذاب، وقيل مكتوب على كل حجر من يهلك بها، وقوله: ﴿ عِندَ رَبِّكَ ﴾ أي معلمة عنده ﴿ لِلمُسرِفِينَ ﴾ المتهادين في الضلالة المتجاوزين الحد في الفجور والشرك أسرف الذنوب وأعظمها. "

ويقول الزمخشري: «﴿ حِجَارَةً مِّن طِينٍ ﴾ يريد: السجيل، وهو طين طبخ كما يطبخ الآجر، حتى صار في صلابة الحجارة، ﴿ مُسَوَّمَةً ﴾ معلمة، من السومة وهي

٣) انظر: «فتح القدير» ـ الشوكاني ـ (٥/ ٨٨، ٨٩).



۱) انظر: «تفسير القرآن العظيم» ـ ابن كثير ـ (٣/ ١٧٤).

۲

العلامة على كل واحد منها اسم من يهلك به. وقيل: أعلمت بأنها من حجارة العذاب.

وقيل: بعلامة تدل على أنها ليست من حجارة الدنيا. سهاهم مسر فين، كها سهاهم عادين، لإسرافهم وعدوانهم في عملهم: حيث لم يقنعوا بها أبيح لهم». (() وبهذا يتبين لنا أن الله قد عاقب المسر فين من قوم لوط في الدنيا بالهلاك والاستئصال، حيث أرسل عليهم حجارة من طين معلمة بعلامات تبين وتدلل أنها عقوبة لهم على ما اقترفت أيديهم وما اجترأت عليه نفوسهم من الإسراف في الباطل والفساد. (()

٥ ـ مجاوزة حدود الله:

إن في السرف مجاوزة لحدود الله التي حدها وفرضها، وقد قال الحق: ﴿ وَمَن يَنْعَذَ اللهِ اللهِ وَمَن يَنْعَذَ الله اللهِ وَمَن يَنْعَذَ اللهِ اللهِ وَمُن يَنْعَدَ اللهِ اللهِ وَمُن يَنْعَدَ اللهِ عَلْمُ الظَّلِمُونَ ﴾ البقرة: ٢٢٩.

ووجه كون السرف تجاوزا لحدود الله، أن الله تعالى نهى عنه في آيات كثيرة، وعلى لسان رسوله ، وحسبنا قوله سبحانه: ﴿ وَلَا تُشْرِفُواۤ ۚ إِنَّكُهُۥ لَا يُحِبُّ

ٱلْمُسْرِفِينَ ﴿ الأنعام: ١٤١.

والمسرف مرتكب للنهي، فيكون قد تجاوز حدود الله التي حدها وهي الاعتدال والتوسط.

٦- كفر بنعمة الله:

٢) انظر: «الإسراف في ضوء القرآن الكريم» ـ د/ محمود عنبر ـ [«مجلة الجامعة الإسلامية»، (١٩/ ٥٩٥،
 ٣٩٦)].



۱) «الكشاف» (٤/ ٢٠٤).

إن الإسراف والتبذير كفر بنعمة الله، وطغيان في الأرض، قال : الله إن الأسراف والتبذير كفر بنعمة الله، وطغيان في الأرض، قال : الأسراء: ٢٧. المُبَذِّرِينَ كَانُوا إِخْوَنَ الشَّيَطِينِ وَكَانَ الشَّيَطِينِ وَكَانَ الشَّيَطِينَ لِرَبِّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الإسراء: ٢٧. يقول الألوسي: «وفي تخصيص هذا الوصف بالذكر ٥٠٠ من بين صفاته القبيحة إيذان بأن التبذير الذي هو عبارة عن صرف نعم الله تعالى إلى غير مصرفها من باب الكفران المقابل للشكر ». ٥٠٠

٧ متابعة الشيطان ومؤاخاته:

قال : ﴿ وَلَا نُبَذِرُ تَبْذِيرًا ﴿ إِنَّ ٱلْمُبَذِرِينَ كَانُوٓاْ إِخُونَ ٱلشَّيَطِينِ ۚ وَكَانَ ٱلشَّيَطَنُ اللَّهِ عَلَى الشَّيَطَنُ الشَّيَطِينِ وَكَانَ ٱلشَّيَطَنُ اللَّهِ عَلَى الْمُبَذِينِ وَكَانَ ٱلشَّيَطَنُ اللَّهِ عَلَى الْمُبَذِينَ وَكُنَّ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَّا عَلَا عَلَّ عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ ع

ومعنى ذلك أن التبذير يدعو إليه الشيطان؛ لأنه إما إنفاق في الفساد، وإما إسراف يستنزف المال في السفاسف واللذات فيعطل الإنفاق في الخير، وكل ذلك يرضي الشيطان، فلا جرم أن كان المتصفون بالتبذير من جند الشيطان وأعوانه، وهذا تحذير من التبذير، فإن التبذير إذا فعله المرء اعتاده فأدمن عليه فصار له خلقا لا يفارقه فشأن الأخلاق الذميمة أن يسهل تعلقها بالنفوس ... فإذا بذر المرء لم يلبث أن يصير من المبذرين أي المعروفين بهذا الوصف، والمبذرون إخوان الشياطين، فليحذر أن الشياطين، وليحذر أن ينقلب من إخوان الشياطين، وليحذر أن

٨. الحرمان من التوفيق والهداية الإلهية:

٣) انظر: «التحرير والتنوير» ـ ابن عاشور ـ (١٥/ ٨١).



١) أي في وصف الشيطان بأنه كفور.

٢) «روح المعاني في تفسير القرآن الكريم والسبع المثاني» (١٥/ ٦٣).

يقول الله على لسان مؤمن آل فرعون في سياق دفاعه عن موسى عليه الصلاة والسلام: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كُذَّابُ ﴾ غافر: ٢٨.

٩- إهدار المال:

إهدار الأموال وإضاعتها فيها لا يحقق مصلحة للفرد أو الجماعة، بل ربها ترتب عليه مفاسد.

ومعروف أن المال قوام الحياة، قال : ﴿ وَلا تُؤَتُّوا السُّفَهَاءَ أَمُوالكُمُ الَّتِي جَعَلَاللَّهُ لَكُرُ قِيَعَا ﴾ النساء: ٥.

وهو أمانة بيد الإنسان ومستخلف فيه يجب عليه أن يقوم بها على الوجه الصحيح، وإلا كان أحد الخائنين. قال : وَاَيفَقُواْ مِمَّا جَعَلَكُمْ مُّسَتَخَلَفِينَ فِيهِ فَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَاَنفَقُواْ لَهُمْ أَجُرُّ كَبِيرٌ الحديد: ٧.

قال أبو السعود: «أي جعلكم خلفاء في التصرف فيه من غير أن تملكوه حقيقة، عبر عما بأيديهم من الأموال والأرزاق بذلك تحقيقا للحق وترغيبا لهم في الإنفاق، فإن من علم أنها لله رها وإنما هو بمنزلة الوكيل يصرفها إلى ما عينه الله تعالى من المصارف هان عليه الإنفاق».(١)

## ١٠ الحسرة والندامة:

كما أن عاقبة المسرف في الآخرة العقاب الأليم، فعاقبته في الدنيا الحسرة والندامة، قال تعالى: ﴿ وَلَا تَجْعَلُ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَا نَبْسُطُهَا كُلَّ ٱلْبَسَطِ فَنَقَعُدَ مَلُومًا مَخْسُورًا ﴾ الإسراء: ٢٩.

<sup>(\</sup>lambda \ \ \) (إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم) (\lambda \ \ \ \)



ثانيا: الآثار الأخروية

يعرض المسرف نفسه للعقوبة الدنيوية أو الأخروية، أو كليهما، قال : وَكُمْ وَكُمْ اللَّهُ اللّ اللَّهُ اللَّ

وقد قص الله سبحانه في كتابه ما فعله قارون من جمع للهال، وكنز له، ومنعه حقه وزهوه به، ثم نتيجة ذلك ﴿ فَسَلَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ ٱلْأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ مِن فِئَةِ مِن يُصُرُونَهُ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُنتَصِرِينَ ﴾ القصص: ٨١. فكها رفع نفسه على عباد الله، أنزله الله أسفل سافلين هو وما اغتر به من داره

١- حشر هم يوم القيامة عميانًا:

وأثاثه ومتاعه. (١)

۱) انظر: «تيسير الكريم الرحمن» ـ السعدي ـ (ص/ ٥٧٤).



فقوله: ﴿ نُعْيَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَىٰ ﴾ يحشرون على الصفة التي وصفهم الله بها، وهي العمى؛ ليكون ذلك زيادة في عذابهم، ثم يعيد إليهم أبصارهم في النار ليروا العذاب بأعينهم. "

وقال مجاهد: «أعمى عن الحجة»، وقيل: أعمى عن جهات الخير لا يهتدي لشيء منها، وقيل: من الحيلة في دفع العذاب عن نفسه، كالأعمى الذي لا حيلة له فيها لا يراه، وقوله: ﴿ أَن نَيْلَ وَنَخَرْكُ ﴿ الله قُلُ كُلُّ مُّ مُرَيِّكُ فَمَرَبِّكُ فَمَرَبِّكُوا ﴾ أي في الدنيا ﴿ قَالَ كَذَلِكَ أَنْتُكَ ءَايَنتُنَا ﴾ أي قال الله تعالى له: ﴿ قَالَ كَذَلِكَ أَنْتُكَ ءَايَنتُنا ﴾ أي دلالاتنا على وحدانيتنا ﴿ فَنُسِينَهُ الله عَلَى تركتها، ولم تنظر فيها وأعرضت عنها أي دلالاتنا على وحدانيتنا ﴿ فَنُسِينَهُ الله عَلَى تركتها، ولم تنظر فيها وأعرضت عنها ﴿ وَكَذَلِكَ أَلَيْوَمَ نُسَىٰ ﴾ أي تترك في العذاب ﴿ وَكَذَلِكَ نَعْرِي مَنْ أَسَرَفَ ﴾ أي كما جزينا من أعرض عن القرآن وعن النظر في المصنوعات والتفكر فيها، وجاوز الحد في المعصية. "

ويقول الرازي: "إنه يحشر بصيرًا، فإذا سيق إلى المحشر عمى"."
ويقول سيد قطب: "ولقد أسرف من أعرض عن ذكر ربه، أسرف فألقى بالهدى
من بين يديه، وهو أنفس ثراء وذخر، وأسرف في إنفاق بصره في غير ما خلق الله
له، فلم يبصر من آيات الله شيئًا، فلا جرم يعيش معيشة ضنكا ويحشر يوم القيامة
أعمى "."

٤) «في ظلال القرآن» (٤/ ٢٣٥٦).



انظر: «الجامع لأحكام القرآن» ـ القرطبي ـ (۱۰/ ۳۳۹).

٢) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» ـ القرطبي (١١/ ٢٧٦).

 $<sup>^{(4)}</sup>$  (مفاتیح الغیب) = «التفسیر الکبیر) (۲۲/ ۱۳۲).

ونلاحظ من خلال هذه العقوبة الأخروية أن الجزاء من جنس العمل، فكما أن من أعرض عن ذكر الله في الدنيا وأعمى بصره عن تكاليف الله وأحكام كتابه، عاقبه الله بعقوبة من جنس ذنبه، وهي العمى يوم القيامة وذلك على سبيل المشاكلة. "٢- المسرفون هم أصحاب النار:

قال تعالى: ﴿ لَا جَرَمَ أَنَّمَا تَدْعُونَنِيَ إِلَيْهِ لَيْسَ لَهُ. دَعُوةٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَلَا فِي ٱلْآخِرَةِ وَأَنَّ مَرَدَّنَا إِلَى ٱللهِ وَأَنَّ ٱلْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ ﴿ اللهِ عَافِهِ: ٣٤ وهي عقوبة لمن أسرف في الحياة الدنيا، فالذي قضى دنياه مسرفًا معرضًا عن آيات الله وعن ذكره، يعاقب في الآخرة بأنه من أصحاب النار والعياذ بالله، كما قال : الله وَأَنَّ ٱلْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ ﴾.

قال قتادة: «يعني المشركين»، وقال مجاهد: «السفاكين للدماء».

قال الرازي: «والصحيح أنهم الذين أسرفوا في معصية الله بالكمية والكيفية، أما الكمية فالدوام، وأما الكيفية فبالعود والإصرار ». "

ويقول البيضاوي: » ﴿ وَأَنَّ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ في الضلالة والطغيان كالإشراك وسفك الدماء ﴿ هُمْ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ ﴾ ملازموها». "

٣) «أنوار التنزيل وأسرار التأويل» (٢/ ٣٠٤).



١) انظر: «الإسراف في ضوء القرآن الكريم» ـ د/ محمود عنبر ـ [«مجلة الجامعة الإسلامية»، (١٩/ ٣٩٦).

<sup>( 1 )</sup>  انظر: «مفاتيح الغيب» = «التفسير الكبير» ـ الرازي ـ (( 1 ) ( 1 )

ويقول القرطبي في معنى المسرفين في قوله تعالى ﴿ وَأَنَ الْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَبُ النّارِ ﴾: «هم الذين تعدوا حدود الله كالسفهاء وسفاكي الدماء والجبارين والمتكبرين الذين هم أصحاب النار والخالدون فيها». "
و جهذا يتبين لنا العقوبة الأخروية للإسراف، وكيف أن هذه العقوبة من جنس عمل المسرفين والمفرطين، فالذي يعرض عن ذكر الله سبحانه، ويسرف في المعاصي والآثام في الدنيا، ويعطل نعمة البصر عن التبحر في آيات الكون لخالقه،

المعاصي والآثام في الدنيا، ويعطل نعمة البصر عن التبحر في آيات الكون لخالقه، وليذل لصانعه يعاقب في الآخرة بالعمى بالإضافة إلى أنه في الآخرة من أصحاب النار. "

٣ ـ سوء الحساب يوم الدين (المساءلة بين يدي الله تعالى):

قال تعالى: ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَكُنَّ يَوْمَبِنْ عَنِ ٱلنَّعِيمِ ﴾ التكاثر: ٨.

وقد اختلف من المسؤول هنا أهو المؤمن أم الكافر؟ وأي شيء هو النعيم؟ قال الرازي: «والحق أن السؤال يعم المؤمن والكافر عن جميع النعيم، سواء كان مما لا بد منه أو لا، لأن كل ذلك يجب أن يكون مصر وفا إلى طاعة الله لا إلى معصيته، فيكون السؤال واقعا عن الكل». "

 $<sup>^{&</sup>quot;}$ ) (مفاتیح الغیب) = (التفسیر الکبیر) ( $^{"}$   $^{"}$ 



١) «الجامع لأحكام القرآن» (١٥/ ٣٠٤).

٢) انظر: «الإسراف في ضوء القرآن الكريم « ـ د/ محمود عنبر ـ [ «مجلة الجامعة الإسلامية »، (١٩ / ٣٩٧)].

و مجرد الوقوف بين يدي الله للمساءلة والمناقشة عذاب كما قال الله المساءلة والمناقشة عذاب كما قال الله المساءلة الحساب يوم القيامة عُذِّب "(١)، فالسؤال عن المال من طرفين:

أ ـ مصدر كسبه.

ب ـ جهة إنفاقه. فالمسلم ليس حرا لينفق نعمة المال في الحرام أو العبث أو ما لا يعود عليه بنفع وفائدة، والحدود الشرعية للنفقة هي في حدود الضرورة والحاجة بلا سرف ولا رياء ولا خيلاء، ومن عبث بالمال طال وقوفه للحساب يوم القيامة حيث يسأل عن كل درهم من أين اكتسبه وفيم أنفقه.

عن أبي برزة الأسلمي قال: قال الله الله الله القيامة حتى يسأل عن عمره فيم أفناه، وعن علمه فيم فعل به، وعن ماله من أين اكتسبه وفيم أنفقه، وعن جسمه فيم أبلاه».(٢)

٤ ـ التعرض لغضب الله والحرمان من محبته:

قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُبَذِّرِينَ كَانُوا إِخْوَانَ ٱلشَّيَاطِينِ وَكَانَ ٱلشَّيَطَانُ لِرَبِّهِ عَكُفُورًا ﴾ الإسراء: ٢٧، وأخوة الشياطين تعنى الصيرورة والانضمام إلى حزبهم.

أخرجه الترمذي [أَبْوَابُ «صِفَةِ الْقِيَامَةِ وَالرَّقَائِقِ وَالْوَرَعِ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ»، بَابٌ «فِي الْقِيَامَةِ»، (رقم/ الخرجه الترمذي [أَبْوَابُ «صِفَةِ الْقِيَامَةِ»، (رقم/ ١٤١٧)]، وقال: «حسن صحيح»، صححه الألباني.



ا أخرجه البخاري [كِتَابُ «العِلْمِ»، بَابُ «مَنْ سَمِعَ شَيْئًا فَلَمْ يَفْهَمْهُ فَرَاجَعَ فِيهِ حَتَّى يَعْرِفَهُ»، (رقم/ ١٠٣) وأطرافه فيه)]، ومسلم [كتاب «الجُنَّةِ وَصِفَةِ نَعِيمِهَا وَأَهْلِهَا»، بَابُ «إِثْبَاتِ الْحِسَابِ»، (رقم/ ٢٨٧٦)] . واللفظ له ـ من حديث عائشة.

وقال تعالى: ﴿ وَلَا تُسْرِفُوا أَ إِنَّهُ وَ لَا يُحِبُ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ الأعراف: ٣١، فالشيطان متكبر عنيد وعاص لله كافر بنعمه، ومن كان في حزب الشيطان وصحبته فهو هالك لأنه تشبه بالهالكين فصار منهم. والصفة الجامعة بين الشياطين والمسرفين هي صفة الإسراف، فالشيطان أسرف على نفسه بالكفر جاحدا نعمة الله عليه، والمسرف أهدر نعمة الله عليه ولم يشكرها ويستعملها فيها يرضيه.

## والكفرنوعان:

أ. كفر بالمنعم: وهو الكفر الأكبر، مثل كفر الشيطان وسائر الكفار والملاحدة.

ب ـ كفر بالنعمة: وهو مصداق قوله تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ كُفْرًا وَأَحَلُّواْ قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَارِ ﴾ إبراهيم: ٢٨.

## ٥- العقاب الأليم:

كما أن عاقبة المسرف في الدنيا الحسرة والندامة، فعاقبته في الآخرة العقاب الأليم والعذاب الشديد، قال تعالى: ﴿ وَأَصْعَبُ ٱلشِّمَالِ مَا أَصْعَبُ ٱلشِّمَالِ ﴿ اللَّهِ فِي سَمُومِ وَجَمِيمٍ

اللهُ وَظِلِّ مِن يَعْمُومِ اللهُ لَا بَارِدٍ وَلَا كُرِيمِ اللهُ إِنَّهُمْ كَانُواْ فَبْلَ ذَلِكَ مُتَرَفِين

(03) ﴾ الواقعة: ٤١ –٥٥.



# الخاتمة: أهم النتائج والتوصيات

الحمد لله الذي بنعمته وبفضله تتم الصالحات، والصلاة والسلام على محمد بن عبد الله خاتم النبوات والرسالات، وعلى آله وصحبه ومن استن بسنته واهتدى بهديه ما بقيت الأرض والسموات ... أما بعد:

فإني أحمد الله تعالى أن هداني إلى الكتابة في موضوع من موضوعات كتابه، ويسر لي السبل للصول إلى خاتمته، فله الحمد في الأولى والآخرة، وله الشكر من قبل ومن بعد.

وقد حاولت من خلال هذا الجهد المتواضع الحديث عن «الإسراف في ضوء القرآن الكريم»، فكانت الدراسة قائمة على منهج التفسير الموضوعي، وتعرفنا من خلالها على معنى «الإسراف» لغة واصطلاحا، والعلاقة بين المعاني اللغوية والاصطلاحية، وورود «أسرف» ومشتقاتها في السياق القرآني من خلال الآيات المكية والمدنية، والموضوعات التي ناسبت كل مرحلة من هاتين المرحلتين، كما تعرفنا من خلالها على صور الإسراف وميادينه التي ذكرها القرآن الكريم، وكذلك تعرفنا على عقوبات المسرفين الدنيوية والأخروية، وكل ذلك في إطار دراسة قرآنية موضوعية، وها نحن نختم الدراسة بأهم النتائج التي توصل إليها الباحث من خلال البحث، وهي:

1- المعاني اللغوية للإسراف معاني شاملة عديدة، حيث ورد الإسراف في اللغة بمعنى مجاوزة الحد والقصد، والخطأ ووضع الشيء في غير موضعه وحقه، وبمعنى الجهل والغفلة والقلة والإفساد والولوع بالشيء، بينها مثّل المعنى الاصطلاحي واحدا من هذه المعاني، وهو مجاوزة الحد، وبهذا يظهر للباحث أن المعاني اللغوية أعم وأشمل من المعنى الاصطلاحي.

٢- وردت لفظة «أسرف» ومشتقاتها في السياق القرآني في ثلاثة وعشرين موضعًا،
 موزعة على إحدى وعشرين آية وسبع عشرة سورة، وذلك على النحو التالى:



أ ـ وردت لفظة «أسرف» ومشتقاتها في ست عشرة آية مكية، موزعة على اثنتي عشرة سورة.

ب ـ وردت لفظة «أسرف» ومشتقاتها في ستة مواضع من كتاب الله، وخمس آيات موزعة على خمس سور.

٣- يتبين للباحث أن «أسرف» ومشتقاتها وردت في السياق المكي أكثر من ورودها في السياق المكي أكثر من ورودها في السياق المدني؛ لأن حاجة المجتمع المكي كانت تقتضي النهي عن صور الإسراف التي استفحلت في الحياة الجاهلية، فقد أكدت على النهي عن الإسراف في أموال اليتامى خاصة، والإسراف في المعاصى بصفة عامة.

وأما الآيات المدنية فقد أكدت على النهي عن الإسراف في أموال اليتامى، وكذلك نهت عن الإسراف بني إسرائيل في المعاصي للكشف عن وجوه وأخلاق اليهود الذين كانوا يمثلون شريحة سكانية كبيرة على أرض المدينة المنورة.

٤- من صور الإسراف وميادينه في القرآن الكريم الإسراف في النفقة، والإسراف في الزكاة والصدقات، والإسراف في القتل، والإسراف في مال اليتامى.

٥ ـ تبين للباحث أن المسرفين الذين ذمهم القرآن على إسرافهم وخصص الحديث عنهم، هم قوم نبي الله لوط ؟ الذين أسرفوا في اللواط، وفرعون وملؤه الذين أسرفوا في القتل خاصة، والتكبر والاستعلاء والإفساد في الأرض بصفة عامة، وكذلك بنو إسرائيل الذين استشرى بينهم القتل حتى طالت أياديهم الآثمة أنبياءهم ورسلهم.

7- ظهر للباحث أيضا أن الله و عاقب المسرفين بعقوبات دنيوية وأخروية، أما العقوبات الدنيوية فهي إضلالهم وعدم هدايتهم، وعيشهم في ضنك، وتزيين أعالهم السيئة لهم، وإهلاكهم واستئصالهم، وأما عقوباتهم الأخروية فهي حشرهم عميانا بعد أن كانوا مبصرين في الدنيا والخلود في نار جهنم، والعياذ بالله.



## وأخيرا قبل إنهاء الخاتمة، نذكر بعض التوصيات:

١ ـ معرفة أسباب الإسراف؛ للابتعاد عنه قدر الاستطاعة قبل الوقوع فيه.

٢. وَضْع الحلول الشرعيَّة لعلاج ما أفسَده الإسراف في الدين والدنيا.

٣ معرفة وسائل علاج الإسراف؛ لإنقاذ من وقع فيه.

٤ يجب علينا أن نعلم أن ديننا لا يمنعنا أن يكون لنا ألوف وملايين، ولكن تكون في اليد لا في القلب.

٥- أن نحسن استعمال النعمة بشكرها حتى لا نعرضها للزوال، فشكر النعمة يحفظها من الزوال ويفتح باب المزيد، فشكر المنعم يحفظ النعمة من الزوال ويفتح باب المزيد، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّكَ رَبُّكُمْ لَبِن شَكَرْتُمُ لَأَزِيدَنَّكُمُ وَلَبِن كَالَمُ وَلَين صَكَرْتُمُ لَأَزِيدَنَّكُمُ وَلَبِن كَالَمُ وَلَين مَكَنَرَتُمُ إِن اللهَ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴾ إبراهيم: ٧.

٦ ـ أن نعلم أبناءنا شكر الرزاق الوهاب، ودائم انذكرهم بقوله تعالى: ﴿ مُن مُعمِّن نَعْمَةٍ فَمِنَ ٱللَّهِ ﴾ النحل: ٣٠ .

وفي الختام أسال الله العظيم رب العرش العظيم أن يتقبل مني هذا الجهد المتواضع، وأن يجعله ذخرالي في حياتي، وثوابالي بعد مماتي، وأن ينفع به طلاب العلم خاصة، والمسلمين عامة، إنه ولى ذلك والقادر عليه.

وأسأل الله تعالى أن يكون هذا العمل خالصًا لوجهه الكريم، ولا يكون للشيطان فيه حظٌّ ولا نصيبٌ، والله من وراء القصد، وهو يهدي السبيل.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



## قائمة المراجع

- · · أحكام القرآن ـ الجصاص ـ (دار إحياء التراث العربي).
- ٠٠ الإسراف في ضوء القرآن الكريم ـ د/ محمود عنبر ـ (مجلة الجامعة الإسلامية).
  - · " أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ـ الشنقيطي ـ (دار الفكر).
    - ٤٠ الإكليل في استنباط التنزيل ـ السيوطى ـ (دار الكتب العلمية).
- ه. إيجاز البيان عن معاني القرآن أبو القاسم النيسابوري (دار الغرب الإسلامي).
  - ٦٠ تاج العروس ـ الزبيدي ـ (دار الهداية).
  - ٧٠ التحرير والتنوير ابن عاشور (الدار التونسية).
  - <sup>٨</sup>. تذكرة الأريب في تفسير الغريب ـ ابن الجوزي ـ (دار الكتب العلمية).
    - تفسير ابن أبي حاتم (مكتبة نزار).
    - ٠١٠ تفسير الشعراوي (مطابع أخبار اليوم).
    - ١١٠ تفسير القرآن العظيم ـ ابن كثير ـ (دار طيبة).
    - ١٢٠ التفسير القيم ابن القيم (جمع محمد أويس الندوي) (دار الهلال).
      - ١٣٠ تفسير المنار محمد رشيد رضا (الهيئة المصرية العامة للكتاب).
- ١٤٠٠ تفسير النسَفي = مدارك التنزيل وحقائق التأويل النسفي (دار الكلم الطيب).
  - ١٥٠٠ تفسير النيسابوري = غرائب القرآن ورغائب الفرقان (دار الكتب العلمية).
    - ١٦٠ التفسير الوسيط ـ الواحدي ـ (دار الكتب العلمية).
      - ۱۷. تفسير يحيى بن سلام (دار الكتب العلمية).
    - ١٨٠٠ تهذيب اللغة الأزهري (دار إحياء التراث العربي).
    - ١٩٠٠ تيسير الكريم الرحمن ـ السعدي ـ (مؤسسة الرسالة).



- ٠٢٠ جامع البيان في تأويل القرآن ـ الطبري ـ (دار هجر).
  - ٢١. جامع الترمذي (مكتبة مصطفى الحلبي).
- ٢٢٠ الجامع المسند الصحيح» ـ البخاري ـ (دار طوق النجاة).
- ٢٣٠٠ الجامع لأحكام القرآن ـ القرطبي ـ (دار الكتب المصرية).
- ٢٤٠ دستور الأخلاق في القرآن عمد بن عبد الله دراز ـ (مؤسسة الرسالة).
  - ٢٥. السراج المنير ـ الخطيب الشربيني ـ (مطبعة بولاق).
    - ٢٦. السلسلة الضعيفة الألباني (دار المعارف).
      - ٢٧٠ السنن ـ أبو داود (المكتبة العصرية).
  - ٢٨٠ السنن النسائى (مكتب المطبوعات الإسلامية).
- ٢٩. الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية ـ الجوهري ـ (دار العلم للملايين).
  - · ٣٠ صحيح سنن ابن ماجه ـ الألباني ـ (المكتب الإسلامي).
  - ٣١. صحيح سنن أبي داود الألباني (المكتب الإسلامي).
  - ٣٢. صحيح سنن الترمذي الألباني (المكتب الإسلامي).
  - ٣٣٠ صحيح سنن النسائي الألباني (المكتب الإسلامي).
    - ٣٤٠ صفوة التفاسير الصابوني (دار الصابوني).
    - ٠٣٥ ضعيف سنن أبي داود ـ الألباني ـ (دار غراس).
      - ٣٦٠ العين ـ الخليل بن أحمد ـ (دار الهلال).
    - ٣٧٠ غريب القرآن ـ ابن قتيبة ـ (دار الكتب العلمية).
      - ٣٨. فتح الباري ـ ابن حجر ـ (دار المعرفة).
      - ٣٩. في ظلال القرآن ـ سيد قطب ـ (دار الشروق).
- · ٤٠ قاموس القرآن = إصلاح الوجوه والنظائر ـ الدامغاني ـ (دار العلم للملايين).
  - ٤١. القاموس المحيط ـ الفيروز آبادي ـ (مؤسسة الرسالة).



- <sup>٤٢</sup>. قواعد الأحكام في مصالح الأنام ابن عبد السلام (مكتبة الكليات الأزهرية).
  - ٤٣٠ الكشاف عن حقائق غو امض التنزيل الزنخشري (دار الكتاب العربي).
    - ٤٤٠ الكليات ـ الكفوى ـ (مؤسسة الرسالة).
    - <sup>50</sup>. لسان العرب ابن منظور (دار صادر).
    - ٤٦. مجاز القرآن ـ أبو عبيدة ـ (مكتبة الخانجي).
    - ٤٧٠. مجمع الزوائد الهيثمي . (مكتبة القدسي).
    - ٤٨. محاسن التأويل القاسمي (دار الكتب العلمية).
    - ٤٩٠ المحكم والمحيط الأعظم ابن سيده (دار الكتب العليمة).
      - ٠٥٠ ختار الصحاح ـ الرازي ـ (المكتبة العصرية).
        - ٥١. مسند الإمام أحمد (مؤسسة الرسالة).
      - ٥٢٠ المسند الصحيح ـ مسلم ـ (دار إحياء التراث العربي).
- ٥٣٠ مشارق الأنوار على صحاح الآثار القاضي عياض (المكتبة العتيقة ودار التراث).
- مشكلة السرف في المجتمع المسلم وعلاجها في ضوء الإسلام عبدالله الطريقي ـ (وزارة الشئون الإسلامية بالسعودية).
  - ٠٥٠ المصباح المنير في غريب الشرح الكبير الفيومي (المكتبة العلمية).
  - ٥٦٠ معالم التنزيل في تفسير القرآن ـ البغوي ـ (دار إحياء التراث العربي).
    - ٥٧٠ معاني القرآن ـ الأخفش ـ (مكتبة الخانجي).
    - ۰<sup>۸۸</sup> معانى القرآن ـ الفراء ـ (دار المصرية للتأليف والترجمة).
      - ٥٩٠٠ معاني القرآن ـ النحاس ـ (جامعة أم القرى).
  - ٠٠٠ معترك الأقران في إعجاز القرآن ـ السيوطي ـ (دار الكتب العلمية).



- ٦١. المعجم الوسيط ـ مجمع اللغة العربية بالقاهرة ـ (دار الدعوة).
- <sup>7۲</sup>. مفاتيح الغيب = التفسير الكبير ـ الرازي ـ (دار إحياء التراث العربي).
  - ٦٣٠ المفردات في غريب القرآن ـ الأصبهاني ـ (دار القلم).
    - ٦٤٠ مقاييس اللغة ـ ابن فارس ـ (دار الفكر).
- <sup>70</sup>. المنتخب في تفسير القرآن الكريم لجنة من علماء الأزهر (المجلس الأعلى للشئون الإسلامية).
- 77. الموسوعة الفقهية الكويتية وزارة الأوقاف الكويتية (وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية الكويتية).
  - ٧٠٠ الموطأ الإمام مالك (دار إحياء التراث العربي).
  - · النهاية في غريب الحديث والأثر ـ ابن الأثير ـ (المكتبة العلمية).
- <sup>79</sup>. نيل المرام من تفسير آيات الأحكام ـ صديق حسن خان ـ (دار الكتب العلمية).
  - ٠٧٠ وجوه القرآن الكريم ـ إسهاعيل الحيري ـ (دار السقا).
  - ٧١. الوجوه والنظائر أبو هلال العسكري (مكتبة الثقافة الدينية).